Spoteczenstwo

Studia, prace badawcze i dokumenty
z zakresu nauki spotecznej Kosciota

Rok XXXV 2025 nr 1 (169) s. 121-132

Oreste Bazzichi, Fabio Reali*

ALLE ORIGINI DELLA SUSSIDIARIETA:
LA FRATERNITA FRANCESCANA

Abstract: Lobbiettivo dell’articolo ¢ quello di evidenziare il fil rouge che lega le difficolta attuali
del sistema democratico rappresentativo e partecipativo con il principio di sussidiarieta, anch’esso
con i suoi limiti di fronte ad una sottovalutazione della crisi mondiale di valori e ad una globaliz-
zazione senza regole. Partendo dal principio, che quando si confondono fini e mezzi e quando gli
strumenti assumono una autonomia tale da essere un idolo, occorre intervenire per riadattare gli
strumenti ai fini, per evitare il disastro, la via d’uscita € il ricorso al pensiero francescano, fondato
sul primato della liberta sulla razionalita e della volonta sull’intelletto, il quale propone le modalita
di relazioni positive tra pubblico e privato, nonché il concorso virtuoso tra cittadini e istituzioni. Si
delinea cosi un modello di sussidiarieta reciproca, e quindi circolare - in aggiunta a quella vertica-
le e orizzontale - in grado di favorire una crescita della collettivita e una democrazia piti compiuta.

Keywords: democrazia, sussidiarieta, fraternita, pensiero francescano.

PREAMBOLO

Consiglio, ammonisco ed esorto i miei frati nel Signore Gesu Cristo, che quando van-
no per il mondo (in mezzo alla gente), non litighino, ed evitino le dispute di parole,
né giudichino gli altri; ma siano miti, pacifici e moderati, mansueti e umili, parlando
onestamente con tutti, cosi come conviene. In qualunque casa entreranno prima di-
cano: Pace a questa casa. E secondo il santo Vangelo potranno mangiare di tutti i cibi
che verranno loro presentati (Regola bollata, cap. III)".

I frati francescani ricevono, quindi, dallo stesso Francesco d’Assisi I'invito
a vivere al servizio degli uomini in un period nel quale il mondo sociale cittadino
era profondamente alla ricerca di forme organizzative che consentissero di risolvere

* Oreste Bazzichi — Pontificia Facolta teologica San Bonaventura-Seraphicum; oreste.bazzi-
chi@virgilio.it; Fabio Reali — Istituto Universitario “Sophia”; fabioreali@me.com.

** “La Societa” 2024 n. 1 p. 38-54.

L' C. Ernesto, Testamento (1226) 1-2, in: Fonti Francescane. Nuova edizione, Editrici Frances-
cane, Padova 1977.



122 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

i problemi della poverta, dello sviluppo, della convivenza e del servizio umano su
di un piano di partecipazione e di bisogno di comunita.

1. FRATERNITA O SOLIDARIETA > SUSSIDIARIETA:
UN DIBATTITO ANTICO

Il confronto tra I'idea di solidarieta e quella di fraternita non € nuovo ed ha avuto
storicamente fasi alterne. Papa Francesco ricorda le “ardue battaglie” dei lavoratori
nell'Ottocento e nel Novecento in “nome della solidarieta e dei diritti” ed “¢ stata
cosa buona”. Ma sono lotte “ben lontane dallessere concluse”, e oggi ¢ sempre piu
“inquietante” lesclusione sociale e lemarginazione di milioni di esseri umani. Oggi,
afferma il Pontefice, non basta la solidarieta; occorre ampliare anche la nozione
tradizionale di giustizia, “cercando una via d’uscita dalla soffocante alternativa”
tra neoliberismo e neostatalismo in cui le nostre societa sono impantanate. Nella
vision liberal-individualista del mondo - spiega Papa Francesco - tutto o quasi
¢ scambio: si da per avere. Nella visione statocentrica tutto o quasi ¢ “doverosita™
si da per dovere. Sono due visioni che non sono riuscite e non riescono a risolvere
i gravi problemi delleconomia e del lavoro. “Occorre tentare vie nuove ispirate dal
messaggio di Cristo’, e la parola chiave evangelica e: “la fraternita”

Negli ultimi anni, infatti, si registra un crescente interesse per il tema della
fraternita, non tanto come legame familiare, quanto piuttosto nella sua dimen-
sione pubblica, politica e sociale. D’altra parte, bisogna riscontrare che I'utilizzo
dell'idea di fraternita non ¢ affatto semplice. Nel corso della storia recente, essa ha
subito diverse interpretazioni, talvolta distorcenti, come la fraternita trasformata
in ideologia nazionalistica o intesa come legame settario (massoneria) o legame
di classe. Se oggi la fraternita si impone nuovamente cio € dovuto alla ricchezza
del suo stesso concetto, valorizzato nel trittico della Rivoluzione francese liberté,
egalité, fraternité’, che pone le basi universali di cittadinanza. Ma la fraternita cade
in disuso non perché anello debole del trittico, ma perché cade il trittico stesso nella
sua interrelazione®. Che la fraternita abbia questo ruolo di “generatore” degli altri
due principi lo si vede lungo tutta la storia del Novecento: quando sono venute

? La fraternité della Rivoluzione Francese era solo un sentimento, una passione di comunione,
che si € esaurita non appena ¢ scomparsa la tensione rivoluzionaria.

* Gia F. M. Dostoevskij rilevava che dei tre vessilli della Rivoluzione Francese quello della fra-
ternité ha costituito la principale pietra d'inciampo dell'Occidente, perché é rimasta solo nella teoria
e nei dibattiti, senza calarsi nella realta. “Nella natura francese — scrive il grande scrittore russo — e in
genere in quella occidentale, di fratellanza non se ne riscontrata; si ¢ riscontrato invece il principio
personale, il principio dello starsene per conto proprio, dellautoconservazione intensiva, dell’auto-
sufficienza, dell'autodeterminazione del proprio io personale, della contrapposizione di questo io alla
natura tutta e a tutta la restante umanita”. Ecco perché anche nella Dichiarazione dei Diritti del'uvomo
del’ONU (1948) non figura nel testo la parola fraternita, la quale trova, invece, il suo fondamento



Alle origini della sussidiarieta: la fraternita francescana 123

a mancare la liberta e I'uguaglianza, i popoli sono sempre ripartiti dalla fraternita.
Passato il momento del “solidarismo”, la fraternita ha continuato ad ispirare il
pensiero della democrazia. Basti ascoltare le parole della Resistenza italiana o del
Magquis francese, per udire completamente dispiegato il linguaggio della fraternita:
e con quello che siamo usciti dalla guerra e dalloppressione nazifascista. Viceversa,
la fraternita non puo agire come principio pubblico senza liberta e uguaglianza:
ricadrebbe nelle sue possibili degenerazioni settarie, privatistiche, fondamentali-
ste. La fraternita come categoria di pensiero nello spazio pubblico non ¢, dunque,
una facile soluzione ai problemi politici attuali; ma e certamente uno dei luoghi
nei quali cercare le soluzioni. Accantonare la fraternita e la sfida che essa rappre-
senta significherebbe rinunciare a guardare la complessita del nostro tempo, che
ci chiede di uscire dalle eredita ideologiche che ancora ingombrano il campo della
democrazia, per riuscire ad essere, insieme, sia liberi che uguali. Papa Francesco fa,
dunque, un “appello, quello di porre rimedio allerrore della cultura contempora-
nea, che ha fatto credere che una societa democratica possa progredire tenendo tra
loro disgiunti il codice dellefficienza — che basterebbe da solo a regolare I rapporti
tra gli esseri umani entro la sfera delleconomico - e il codice della solidarieta — che
regolerebbe i rapport intersoggettivi entro la sfera del sociale” Ma “¢ questa dico-
tomizzazione ad avere impoverito le nostre societd”. Ecco perché “la parola chiave
che oggi meglio esprime lesigenza di superare tale dicotomia ¢ fraternita”.

Da piu parti ed a piu riprese si scorge oggi una richiesta di fraternita®. La
cogliamo nella pressante voglia di comunita, che pone 'urgenza di stabilire nuovi
legami tra i cittadini; la notiamo nelle nuove relazioni industriali, che al raggiungi-
mento del proprio interesse personale, antepongono il problema della solidarieta
tra i lavoratori; la percepiamo nella complessita tra nostra identita e cultura e qu-
ella degli altri; l'avvertiamo negli effetti della nostra vita quotidiana, trascinati dai
processi di globalizzazione, che ci allontanano dagli affetti e dai valori sociali trad-
izionali; la vediamo ogni giorno nella tragedia di milioni di esseri umani, che scap-
pano dalla miseria, dalle dittature e dalla guerra; la riscontriamo nella nuova atten-
zione ecologica planetaria, palesando la nostra fragilita, impotenza e insicurezza.

11 Welfare State ¢ stata una conquista di civilta in cui lo Stato, a partire dal
dopoguerra, ha preso in carico la preoccupazione del destino dei cittadini quan-
do il mercato non era in grado di garantire tutto cido e nemmeno la societa civile.
Questo modello di Welfare, che ha avuto il pregio di controbilanciare i costi umani
provocati dal processo di sviluppo industriale, oggi ¢ incapace di andare avanti.

filosofico nel primate della volonta e della liberta sull'intelletto e nella constatazione che nessuno
viene al mondo da sé o abbia avuto il diritto ad essere.

* Cfr., Singer P, One World. Letica nella globalizzazione, Einaudi, Torino 2003; A.M. Baggio
(a cura di), Il principio dimenticato. La fraternita nella riflessione contemporanea, Citta Nuova, Roma
2007; G. Marramao, Passaggio a Occidente, Bollati Boringhieri, Torino 2009; Z. Bauman, Letica in un
mondo di consumatori, Laterza, Roma - Bari 2010.



124 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

Oggi occorre tornare all'idea di bene comune cosi come concepito dalla do-
ttrina sociale della Chiesa (dora in poi DSC): non bene totale o somma dei beni
individuali (pensiero filosofico utilitaristico), ma bene di tutti. In un contesto glo-
balizzato — come lattuale —, dominato dai “poteri forti”, dove tutti si aspettano,
come nel “dilemma del prigioniero” della teoria dei giochi, che siano gli altri a fare
la prima mossa, sperando cosi di avvantaggiarsene, occorre guardare ad un para-
digma terzo in grado di proporre una profonda revisione del modo di concepire,
indirizzare e guidare leconomia, dando vita ad un modello sociale rinnovato, ba-
sato sulla fraternita e sussidiarieta — sia verticale che orizzontale - a cui aggiunge-
re, come vedremo, la partecipazione attiva delle diverse componenti della societa,
nel rispetto reciproco delle competenze e responsabilita. La condizione non & di
demonizzare il mercato, ma affermare e assicurare dentro di esso uno spazio poli-
tico e socio-economico formato da soggetti il cui agire sia ispirato ai principi della
responsabilita e della dignita della persona umana, consentendo a tutti i cittadini -
anche a quelli con meno “talenti” — di concorrere al processo di sviluppo umano,
culturale, materiale, spirituale e civile della comunita.

Laforisma “non ce solidarieta senza sussidiarietd” sottolinea 'importanza di
bilanciare la responsabilita collettiva con l'autonomia individuale. La solidarieta
richiede che ci prendiamo cura gli uni degli altri, mentre la sussidiarieta promuove
la delega delle decisioni al livello pit basso possibile. Questo equilibrio ¢ fonda-
mentale per una societa giusta ed equa.

Daltra parte, occorre ricordare che il principio di sussidiarieta (dal latino
subsidium, che significa aiuto, soccorso, appoggio)’, applicato alla societa, sostiene,
promuove e sviluppa gli organismi minori della societa, cioe i corpi sociali inter-
medi rispetto agli organismi piu grandi, come lo Stato. E nella parola sussidiario
sono impliciti due significati: uno si ricollega all'idea di suppletivo, l'altro si riferi-
sce all'idea di aiuto, dunque, all'idea di intervento. Questo doppio senso definisce
anche il limite dell'azione sussidiaria, che puo avvenire per difetto solo quando un
soggetto non riesca a soddisfare da sé i propri bisogni in modo adeguato. In tal
senso, la sussidiarieta poggia su una filosofia che pone al centro I'individuo e la
sua azione.

2. LA FRATERNITA FRANCESCANA PUNTO DI SVOLTA
E DI EQUILIBRIO DELLA SUSSIDIARIETA
TRA SFERA PUBBLICA E PRIVATA.

“Oggi sappiamo, scrive Stefano Zamagni, che non ¢ possibile comprendere la gene-
si delleconomia civile e pit1 in generale delleconomia politica senza fare i conti con

* Nell'antica Roma indicava le truppe di riserva.



Alle origini della sussidiarieta: la fraternita francescana 125

I'umanesimo civile italiano™. Ha pienamente ragione; anzi, occorre aggiungere:
senza 'umanesimo teologico-sociale della Scuola francescana. Tale affermazione
si fonda sul contributo dei pensatori francescani, portati alla luce e alla riflessione
dei ricercatori di storia economica soltanto dopo la monumentale pubblicazio-
ne dell'Opera omnia di san Bernardino da Siena, durata ben 15 anni (dal 1950 al
1965) e magistralmente condotta ed edita dai Padri studiosi francescani del Colle-
gio S. Bonaventura di Quaracchi (Firenze)’. Da tale Opera omnia si evidenzia, per
esempio, che la Summa moralis di SantAntonino da Firenze (1389-1459) dipende,
per la parte economicomonetaria, in massima parte dal testo di San Bernardino,
che a sua volta, aveva attinto dai confratelli Pietro di Giovanni Olivi (1248-1298),
da Giovanni Duns Scoto (1263/66-1308), da Alessandro Bonini di Alessandria
(1270-1314), suo successore alla cattedra di Parigi, Astesano di Asti (T intorno
1330) e Gerardo di Odone (1273-1348). “E la prova madre consiste nel fatto che
i passi della Summa antoniniana sono trascritti secondo le modifiche apportate da
Bernardino sui testi di Scoto e di Olivi™.

Al di la del patrimonio agiografico, tramandato dalle fonti francescane, bi-
sogna tener presente che la “proposta cristiana” di Francesco, in primo luogo, era

¢ S. Zamagni, Per uneconomia civile nonostante Hobbes e Mandeville, in “Oikonomia” (2003)
12.

7 Nel tomo IV dell'Opera omnia di san Bernardino da Siena (1380-1444), magistralmente ed-
ita dai Padri francescani del Collegio S. Bonaventura di Quaracchi (Firenze), i Sermones dal XXXII
al XLV contengono il Tractatus de contractibus et usuris (1956) di Pietro di Giovanni Olivi (1248-
1298), da cui il Santo senese attinge a piene mani, non citando mai il confratello. Si tratta sicuramente
del primo trattato di economia politica e di una delle opere pill interessanti per chi voglia studiare
evoluzione del pensiero economico. Ma I'importanza dei Sermones ¢ ancora maggiore perché nei
codici che egli ha utilizzato sono stati scrupolosamente e onestamente annotati i riferimenti testuali
alle opere dell'Olivi e degli altri confratelli di un secolo e mezzo precedenti. Circostanza della quale
ledizione critica di Quaracchi ha tenuto sempre conto con esemplare rigore scientifico e filologico. In
particolare, le idee dell'Olivi in ordine al concetto di “capitale mercantile” e i ragionamenti che por-
tano a concepire la qualita dell'interesse rispetto alla rigida proibizione morale dell'usura transitano
pari pari nei Sermones bernardiniani e nella celebre Summa moralis di santAntonino da Firenze.
Cfr. O. Bazzichi, Dalleconomia civile francescana alleconomia capitalistica moderna. Una via alluma-
no e al civile delleconomia, Armando Editore, Roma 2015, p. 93. ID., Economia francescana: una
marcia in piu, Libreriauniversitaria. it ed., Limena (PD) 2022, pp. 9-12; O. Bazzichi & F. Reali, Oi-
konomia di Francesco. Un cammino verso lumanita e la fraternita delleconomia, UAltro Editore, Sora
(FR) 2020, pp. 77-78. P. Dionisio Pacetti (1894-1976) nel lavoro preparatorio per 'Opera omnia di
San Bernardino da Siena, ricomponendo la biblioteca privata del predicatore senese, fu in grado di
individuare in un codice di quella raccolta documentaria il testo del Tractatus de emptione et venditi-
one, de contractibus usurariis et de restitutionibus dell'Olivi, giunto fino a noi sotto falsa attribuzione
per evitare la distruzione a causa delle note sanzioni canoniche conseguenti alla condanna di eresia
degli scritti teologici e canonici nella Costituzione dogmatica Fidei Catholicae del Concilio di Vi-
enna (1311-1312). Cfr. D. Pacetti, Un trattato sulle usure e le restituzioni di Pietro di Giovanni Olivi
falsamente attribuito a fra Gerardo da Siena, in “Archivium Franciscanum Historicum” 46 (1953),
pp. 448-457.

8 O. Bazzichi, La poverta pensata, Europa Edizioni, Roma 2017, p. 99.



126 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

diretta ai suoi fratres e, per loro tramite, agli uomini e allo sviluppo della creazio-
ne, e si condensava nelle poche parole del Testamento riguardanti la concordia,
larmonia e la pace: “Il Signore mi indico che dicessimo il saluto: il Signore ti dia
pace™. A colui il quale aveva rifiutato ogni potere mondano per servire il Signore
piu grande, alla fine dellesistenza tocco in sorte di essere protetto da una schiera
di cavalieri armati, nel suo tragitto sino alla Porziuncola nel timore che venisse
a morire lontano da Assisi ed altri Simpossessassero del suo corpo'.

Soffermandosi sul discorso francescano delle origini, non puo sfuggire
lattenzione, sulle tre Lettere di Francesco scritte certamente negli ultimi anni della
sua vita: quella ai “Ai reggitori dei popoli”"!, sull'insistenza del ruolo pedagogico
che i fratres minores devono assumere nei confronti dei potentes e dei governan-
ti, tanto laici quanto ecclesiastici, intesi gli uni e gli altri, come protagonisti e re-
sponsabili della civitas'? e dell'ecclesia terrene; quella “A tutti i fedeli” (credenti),
nella quale invita, attraverso Cristo, a vivere una vita di sobrieta, di amore fraterno
e di devozione, svolgendo ognuno la volonta di Dio; infine, quella “Ai chierici”*,
richiamandoli a vivere con umilta e a considerare la loro vocazione come un ser-
vizio a Dio ed alla comunita.

Tale pedagogia ha come proprio obiettivo non tanto la moralizzazione degli
stili dominativi, quanto piuttosto di insegnare come rendere attuabile e riconosci-
bile la relazione tra le varie componenti diverse sia nellamministrare la citta, sia
nellelargire o redistribuire la ricchezza'®. Le numerose testimonianze delle Fonti
tratteggiano la facilita di dialogo tra Francesco ed i suoi seguaci con i rappresen-
tanti prestigiosi del potere civile ed ecclesiale, rivelando una notevole attitudine,
subito sviluppata dai frati, a transitare da una dimensione sociale all’altra, connet-
tendole e stabilendo tra I'una e l'altra buone relazioni.

Scrive Papa Francesco:

E stata la testimonianza evangelica di san Francesco, con la sua scuola di pen-
siero, a dare a questo termine (fraternita) il significato che esso ha poi conservato nel
corso dei secoli; cioé quello di costituire, ad un tempo, il complemento e lesaltazione
del principio di solidarieta. Infatti, mentre la solidarieta é il principio di pianifica-
zione sociale che permette ai diseguali di diventare eguali, la fraternita é quello che

° In Fonti Francescane, EFR, Assisi 2011 (dora in poi FF), n. 121. Cfr. Bonaventura, Leggenda
maggiore, 11, 2 (FE nn. 1038-1039).

10 Tbid. VII, 10 (FE. n.1130).

' Cfr. FF. nn. 210-213.Eloquente ¢ lespressione che conclude la Lettera: “Coloro che porteran-
no con sé questa lettera e la osserveranno, sappiano che sono benedetti da Dio”.

12 Sul legame tra cittadini e francescani, cfr. O. Bazzichi & E. Reali, Leclissi della sussidiarieta
e il suo recupero. Ripartire dalle radici del pensiero francescano, LAltro Editore, Sora (FR) 2023, soprat-
tutto capitolo IV su Antonio di Padova Pater Paduae e Patronus civitatis, pp. 97-106.

13 Cfr. FE nn. 179-205, pp. 151-158.

14 FE nn. 207-209, pp. 159-160.

5 Cfr. Legenda trium sociorum, in “Archivum Franciscanum Historicum”, 67 (1974) 97.



Alle origini della sussidiarieta: la fraternita francescana 127

consente agli eguali di essere persone diverse. La fraternita consente a persone che
sono eguali nella loro essenza, dignita, liberta, e nei loro diritti fondamentali, di par-
tecipare diversamente al bene comune secondo la loro capacita, il loro piano di vita,
la loro vocazione, il loro lavoro o il loro carisma di servizio'S.

Una societa nella quale venga meno il senso di fraternita — come da piti parti
ed a piu riprese insiste Papa Francesco - é una societd incapace di progredire: una
societa in cui esiste solo il “dare per avere” o “il dare per dovere” é una societa senza
futuro. Esiste solo una chiara direzione da percorrere: piti fraternita nella vita sociale
ed economica. Ecco perché la nozione di fraternitas non permette di rinchiuderci
nel nostro privato, nel nostro gruppo, nella nostra citta, nella nostra nazione. Ci
chiede di occuparci del bene comune, del bene di tutto 'uomo e di tutti gli uomini;
ci chiede di prenderci cura delle sorti del'uomo nei luoghi dove si decidono le sor-
ti dell'umanita; ci chiede di occuparci della sfera pubblica nella consapevolezza che
solo una cittadinanza a dimensione universale puo rendere ragione delloriginaria
fraternita umana. Ecco perché per il francescanesimo, per perseguire il bene co-
mune, non sono sufficienti i beni di giustizia e di solidarieta, ma sono necessari
i beni di fraternita e di gratuita, fondati entrambi sui rapporti di reciprocita, dove
si riconosce il volto dell’altro: un “tu” con cui relazionarsi e non un alter ego da cui
guardarsi e difendersi.

Difatti, quando san Francesco parla di fraternita non intende mai una mas-
sa di individui, che stanno insieme per caso, ma persone con la loro dignita
e responsabilita, con i loro pregi e difetti, “dono” del Signore, perché sono fra-
telli, perché figli dello stesso Padre celeste e fratelli di Gesu Cristo. I fratelli non
si scelgono, sono “donati”> E ogni dono va accolto con gratitudine, compreso
con intelligenza e simpatia, valorizzato con sincerita e attenzione. La fraternita
francescana sente fortemente questo bisogno di accogliere e di amare, di servire
e di condividere, di creare e di offrire opportunita di crescita e di sviluppo, sug-
gerendo modelli etico-sociali e contribuendo alla formazione di una mentalita
diffusa per 'umanizzazione delleconomia. La fraternita francescana non si perde
nell'astrattismo del “vogliamoci bene”; vive della concretezza dell'uomo con cui ha
a che fare ogni giorno, lo considera fratello e per lui e con lui condivide tutto il con-
divisibile, instaurando un clima di amicizia, di fiducia, di sobrieta, di semplicita
e di pace su cui costruire il modello di comunita umana.

San Francesco ¢ stato ed e “fratello di tutti gli uomini”, perché e vissuto da
autentico fratello di Gesu Cristo, fino ad immedesimarsi in Lui (alter Cristus) e, in
Lui, ha abbracciato tutti in una fratellanza universale. Questo ¢é I'ideale di vita del
francescanesimo e la sua proposta agli uomini di oggi ¢ racchiusa nella idea-for-
za: ben-essere, vivere con letizia e con semplicita la fraternita, per proporla come

16 Messaggio ai partecipanti della Sessione plenaria dellAccademia delle Scienze Sociali,
14 aprile 2012.



128 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

modello socio-economico per la costruzione di una comunita umana, fondata sul
bene comune.

Non si tratta di fare pura accademia, ma solo di stimolare la riflessione dei
lettori. Anzitutto occorre ricordare che ¢ stata la Scuola di pensiero francescana
a dare alla parola fraternitas il significato che esso ha poi conservato nel corso dei
secoli, che e quello che costituisce una sorta di completamento del principio di
solidarieta. Ma, mentre la solidarieta ¢ il principio di organizzazione sociale che
consente ai disuguali di diventare uguali, il principio di fraternita consente agli
uguali di essere diversi, contribuendo ciascuno, con le proprie capacita, al ben-
-essere della comunita. La fraternita, infatti, consente a persone, che sono ugu-
ali nella loro dignita e nei loro diritti fondamentali, di esprimere diversamente il
loro piano di vita o il loro carisma al servizio del bene comune. Non cosi appare
compiutamente riconosciuta lattuale funzione sociale del privato cittadino nel suo
essere parte responsabile e attiva nella realta politica e sociale. Spesso la supplenza
istituzionale dello Stato, in diverse circostanze, non solo ha prolungato ed esteso
la sua azione oltre lo stretto necessario, ma in alcuni casi, senza criteri di discerni-
mento, ha continuato a mantenere la situazione per motivi di potere, non giustifi-
cati dalleccezionalita dell'intervento pubblico.

3. LA DIMENSIONE DELLA LIBERTA CREATIVA FRANCESCANA
CONTRO IL PRIMATO OGGETTIVANTE DELLA RAZIONALITA

La scelta francescana del primato della liberta ha un motive profondamente teolo-
gico e assiologico, che si richiama alla liberta suprema e assoluta di Dio nel senso
che ha creato tutte le cose come ha voluto che fossero, e ha chiamato allesistenza
I'uomo, rendendolo partecipe della sua stessa liberta. Egli ha creato in modo del
tutto gratuito, poiché nessuno puo avanzare il diritto ad essere, e lo ha fatto per
mostrare che ¢ nella gratuita il segreto di unesistenza autenticamente umana. Per
questo il pensiero francescano non si fa guidare dalla ragione, ma dalla volonta,
che liberamente sceglie il bene e il male. Mentre la Scuola aristotelico-tomista ¢ al
dila di questa strada — percorsa dall'Occidente - che, alla luce del cartesiano cogito
ergo sum, lascia fuori la fraternita, la quale viene dall’alto, dalla trascendenza, men-
tre la fratellanza viene dal basso, dall'immanenza.

Questa ¢ la piega, a nostro parere, che condiziona l'azione della sussidiarieta.
La Scuola aristotelico-tomista, considerando filosoficamente primaria l'auto-affer-
mazione dellessere — controcanto del discorso sulla liberta e, dunque, sulla rela-
zione della Scuola francescana - “fa un tutt'uno con la sostanza, tratto qualificante
del pensare occidentale”. In altre parole, I'interrogativo che si pone riguarda lo

17 O. Todisco, Lospitalita. Modalita francescana di abitare il mondo, Edizioni Biblioteca Fran-
cescana, Milano 2024, 39.



Alle origini della sussidiarieta: la fraternita francescana 129

spazio che si riserva allontologia dellessere auto-affermativo e di controllo o, in-
vece, si rinvia allapertura allaltro e improntato alla generosita e convivenza senza
contropartite.

Il concetto di sussidiarietd, infatti, viene introdotto nella cultura occidentale
dai pensieri di Aristotele e San Tommaso: il primo propone unorganizzazione sus-
sidiaria dei rapporti tra governo e cittadini nel momento in cui delimita i compiti
della Polis, riconoscendo un margine di autonomia alle comunita inferiori'®; san
Tommaso considera il potere politico come funzionale alla societa e inserisce il
concetto di sussidiarieta legandolo alla concezione del bene comune, come risul-
tato di una pluralita di apporti in un contesto comunitario, solidaristico e non
conflittuale, all'interno del quale alla personalita umana ¢ offerta la possibilita di
svilupparsi; le sovrastrutture sociali, ed in particolar modo le istituzioni che dete-
nevano il potere politico, erano legittime soltanto nella misura in cui aiutassero
il singolo a realizzare quegli obiettivi che esso non era capace di perseguire au-
tonomamente’®. Si puo affermare che il principio di sussidiarieta, plasmato dal
pensiero greco, sviluppatosi nellambito del pensiero cattolico e della DSC, che si
¢ proposto di regolare i rapporti tra lo Stato e la societa in tutte le sue singole
“categorie”, abbracciando col tempo tutte le forme associative, & stato valido sia
per la sussidiarieta orizzontale sia per quella verticale. Ma di fronte alla crisi dello
Stato sociale, in piu occasioni gia la Santa Sede ¢ intervenuta sull'importanza del
principio di sussidiarieta nella vita sociale e I'insistenza non ¢ rimasta senza eco
negli insegnamenti della CEI (Conferenza episcopale italiana) che, di fatto, se ne
¢ ampiamente occupata nella Nota pastorale della Commissione ecclesiale Giusti-
zia e Pace, Stato sociale ed educazione alla socialita dell'11 maggio 1995, dove non
si esita a denunciare che “la crisi dello Stato sociale trova una delle sue cause cultu-
rali e strutturali proprio nellabbandono o nelloblio del principio di sussidiarietd”,
mentre “il rinnovato slancio da dare a uno Stato sociale puo e deve trovare il ne-
cessario impulso nella libera e piena applicazione di tale principio™.

Non ¢ da sottovalutare il fatto storico che leredita aristotelicotomista ha in-
fluenzato la definizione e descrizione del principio della sussidiarieta nella cultura
cristiana e nella DSC. Se, da una parte, Tommaso sostiene che “l'uomo non ¢ fina-
lizzato in tutto il suo essere e in tutti i suoi beni alla comunita politica”, dall’altra,
la societa medievale, fortemente caratterizzata da una complessita di strutture in-
termedie autonome (citta, associazioni, corporazioni, ecc.), si presenta come un
tutto organico, cioe concepita secondo il principio della totalita (societa olistica,
da greco 6Mog). In tale societa, che concepisce 'uomo come parte del tutto sociale,

18 Cfr., Aristotele, La Politica, Libro 1.

¥ Tommaso, Summa Theologiae, cura et studio Petri Caramello, Marietti, Tauri - Romae 1952,
II-11, q. LXT, a.1, ad 2, 298-299.

% Cio non sorprende perché di tale documento non fa menzione neanche il Compendio della
dottrina sociale della Chiesa, Libreria Editrice Vaticana, 2004.



130 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

la persona ¢ finalizzata a questo tutto prima ancora di essere finalizzata a sé stessa.
Infatti, nella concezione tomistica della persona vi ¢ il seme di un proto-individu-
alismo: da una parte, sostiene che 'uomo non puo essere finalizzato agli interessi
della comunita politica; dallaltra, sottolinea lesigenza di perseguire il bene comu-
ne, in cui ogni essere puo trovare il completo ben-essere, e in questo senso giustifica
Iintervento di unautorita superiore in grado di bilanciare gli equilibri e di colmare
le insufficienze. Siamo in presenza, almeno in superficie, di un controsenso: da un
lato, 'autonomia dell'individuo e, dall’altro, il bene comune, che causa ingerenza.
E Tommaso trova la sua soluzione tornando all'idea di supplenza del pensiero ari-
stotelico. Ma, in realta, pit che rivolgersi al concetto di supplenza, chiarificando
il rapporto sussidiario organico tra le molte parti (differenze) del tutto (societa
molteplice e variegata), si sofferma sull'azione umana e ne fonda ontologicamente
la dignita, coniandone la nozione cristiana di persona (andando oltre la nozione
di Boezio e di Riccardo da San Vittore), la quale sostituisce l'antico concetto di
cittadino. Egli, riflettendo sulla polis aristotelica, lega il carattere associativo delle
prime comunita alla natura morale delle relazioni umane, tese alla ricerca del bene
comune secondo la volonta di Dio. Nella citta medievale il concetto di cittadino
si integra con quello cristiano di persona e si da avvio alle prime riflessioni di
carattere etico-sociale. E nel laboratorio civico che il tomismo trova spazio e la
sussidiarieta diventa principio ordinatore del complesso sistema collettivo.

Stabilito che l'autorita ha il compito di garantire in senso sussidiario a tutte le
istanze della societa le condizioni per il raggiungimento delle proprie finalita, resta
da capire quale aspetto essa debba avere. Cio¢ quale autorita, impegnata a tutela-
re il bene comune, possa conciliarsi con la sussidiarieta, senza ledere 'autonomia
sociale e limitare I'iniziativa dal basso. Emerge cosi unambiguita all'interno della
Chiesa stessa che attenua il potenziale della sussidiarieta. La ragione di cio sta nella
sua natura, le cui finalita non dipendono dall'accordo dei membri ma dallordine
divino garantito dalla sua incontestabile autorita terrena. Ci si trova di fronte a un
dualismo fra individuo e gerarchia che costituisce la difficolta di applicazione del
principio stesso alla Chiesa, prima ancora che allo Stato. Per funzionare corret-
tamente e impedire degenerazioni corporative, infatti, istituzioni e societa civile
devono avere pari dignita e interagire sul piano della reciprocita, proposta da pen-
siero francescano.

Gia Giovanni Paolo II suggeriva che “per la sopravvivenza di una societa
autenticamente democratica” occorre che lopinione pubblica sia “educata
allimportanza del principio di sussidiarieta” Uneducazione alla democrazia sus-
sidiaria e alla sussidiarieta secondo democrazia pué dunque contribuire al pieno
compimento di una societa matura e relazionale, organica e dinamica, fondata sul-
la dignita e la volonta umane. Una societa siffatta, relazionale e sussidiaria, agevo-
la I'iniziativa del cittadino, come soggetto che esprime bisogni individuali e che



Alle origini della sussidiarieta: la fraternita francescana 131

opera sul piano comunitario in un contesto di relazioni intersoggettive al fine di
realizzare il bene comune materiale e immateriale in armonia con il bene pubblico.

San Bonaventura ¢ il primo ideatore di una struttura di societa sussidiaria
interrelata e interconnessa, armonica e condivisa, cio&, circolare?', che li riassume
tutti. Difatti, per il Doctor Seraphicus la societa ¢ un organismo “ordinato” nel
quale tutti i membri devono poter vivere e agire in perfetta intesa e collaborazione
per la realizzazione del bene vivere collettivo e raggiungere la felicita nel mondo
creato da Dio*. Egli fa scaturire il principio di sussidiarieta dalla politica, la quale
¢ la terza diramazione della filosofia morale, che a sua volta, ¢ la terza diramazione
della legge naturale, la quale indirizza le giuste leggi politiche positive, non dal
punto di vista teologico e giuridico, ma filosofico®.

CONSIDERAZIONI CONCLUSIVE

Con lenciclica Fratelli tutti, Papa Francesco ha offerto sia alla Chiesa che al
mondo un orizzonte nel quale iscrivere il futuro prossimo di questo nostro tem-
po che ¢ stato reso ancor pill drammatico dalla pandemia. Limpetuosa avanza-
ta dell'individualismo radicale, insieme con la perdita di un”umanita condivisa,
hanno aperto un varco pericoloso per lo sviluppo etico, comunitario e spiritu-
ale dell'umanesimo*. Questo degrado ha colto di sorpresa gli stessi eredi della
modernita e postmodernita, che avevano immaginato il congedo della civilta se-
colare dalla testimonianza religiosa della trascendenza come un fattore decisivo
di promozione dell'umanesimo civile. Niente di pili devastante per sgretolare
e distruggere il nostro presente e il nostro futuro.

Da qui deriva la sfiducia esistenziale che caratterizza soprattutto gli uomini
e le donne dell'Occidente, il loro senso di incertezza e precarieta alla ricerca di una

*! Bonaventura per descrivere il concetto di sussidiarieta usa la terminologia teologica delle
relazioni tra le Persone della Trinita: la parola greca mepiywpnotg (pericoresis) = circolare, mutua-in-
sistenza. Cfr. Gv. 17,21. Limportanza della dottrina della pericoresis, pur essendo di ordine teologi-
co-speculativo trinitario (persone inconfuse e indivise), esprime anche un fondamento sociale, come
modello di rapporti tra gli uomini. Anche la Patristica da molto risalto al concetto di circolarita.
Ilario di Poitiers (1367) nel De Trinitate, III, 4, in “Corpus Cristianorum”, Serie Latina, Turnholt
1953, vol. 6, p. 75, parla di “altro dall’altro e uno nellaltro” E Agostino, in analogia con Ilario, nel
De Trinitate, V1,10, afferma: “Cosi ciascuna di esse (persone) ¢ in ciascuna delle altre, tutte sono in
ciascuna e, ciascuna in tutte e sono una cosa sola’, in ibid., vol. 50, p. 241.

2 Liber I Sententiarum, in Op. Om., edita studio et cura PP. Collegii San Bonaventura, Quar-
acchi (Firenze) 1882-1902, t. 1 (1883), d. 31, p. 2, q. 2, concl. I, p. 547.

2 Collationes in Hexaémeron, in Op. Om. cit. V (1891), V, nn. 14-21. Per lo sviluppo del tema
affrontato da Bonaventura, si rimanda al nostro libro su Leclissi della sussidiarieta e il suo recupero,
cit. soprattutto pp.125-143.

** Discorso ai membri della Fondazione Centesimus Annus Pro Pontifice, Roma 5 giugno
2023.



132 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

cabina di regia rassicurante. La Chiesa, con la sua DSC, continua ad annunciare
il Vangelo, che dona salvezza e autentica liberta e, come “esperta in umanita’, se-
gue anche questo mondo nelle realta della politica, delleconomia, del lavoro, della
tecnica, delle comunicazioni internazionali e dei rapporti tra le culture e i popoli.
Ci troviamo in una situazione “liquida’, in una “modernita liquida’, in un “mondo
liquido”, in una “societa liquida” e “sotto assedio’, nella “solitudine” e nella “vita
liquida” e “di scarto”®. Il ricorso all’attualita del pensiero francescano della liberta
creativa, che difende la dignita e la responsabilita della persona umana, all'interno
dellorizzonte volontaristico, rappresenta il faro da cui ripartire per promuovere un
umanesimo integrale, in cui il principio di sussidiarieta, interpretato alla luce della
fraternita, alle due diverse tradizionali prospettive (orizzontale e verticale) aggiun-
ge laspetto della circolarita, che trovando nuove vie d’azione, rafforza il potere
e lautonomia delle persone e delle comunita, contribuendo ad una governance piu
partecipativa e responsabile.

Difatti, il pensiero francescano, fondato sul primato della liberta sulla
razionalita e della volonta sull’intelletto, propone le modalita di relazioni positi-
ve tra pubblico e privato, nonché il concorso virtuoso tra cittadini e istituzioni,
delineando un modello di sussidiarieta reciproca, e quindi circolare, in grado di
favorire una crescita della collettivita e una democrazia pit compiuta. In questa
ottica non si perde il “valore aggiunto” della sussidiarieta circolare che consiste
nella possibilita di dar corso a una inedita collaborazione per realizzare quanto né
lo Stato da solo, né i cittadini da soli possono fare. Costruisce un punto di riferi-
mento per le migliori pratiche di governo e consente un rilancio delle istituzioni
classiche della rappresentanza politica. Questo naturalmente non significa che la
cittadinanza si impossessi delle istituzioni; anzi, non deve appropriarsi né assume-
re un potere di rappresentanza politica, in quanto il suo ruolo non ¢ di supplire alle
insufficienze della rappresentanza istituzionale, ma di affiancamento per coopera-
re al bene comune.

A quanto detto si puo aggiungere che in un mondo sempre pil globalizzato
e interconnesso, ma allo stesso tempo sempre pill bisognoso di idee e di valori,
non ¢ fuori luogo evidenziare, in un contesto culturale critico e prono verso il
pensiero “debole”, proporre un rafforzamento di un principio, che, fondato sulla
“soggettivita del cittadino™, rende possibile la realizzazione di forme piu elevate
di socialita®.

» Sono alcune espressioni tratte dai titoli dei libri di uno dei pitt noti e influenti pensatori
dell'ultimo scorcio del XX secolo ed inizio del XXI, pubblicati per lo pitt dall'Editore Laterza.

26 Giovanni Paolo 11, Sollicitudo rei socialis, AAS 80, 1988, 15.

27" Giovanni Paolo II, Centesimus annus, AAS 83, 1991, 49.



