
Rok XXXV 2025 nr 1 (169) s. 121-132

Oreste Bazzichi, Fabio Reali*

ALLE ORIGINI DELLA SUSSIDIARIETÀ:  
LA FRATERNITÀ FRANCESCANA

Abstract: L’obbiettivo dell’articolo è quello di evidenziare il fil rouge che lega le difficoltà attuali 
del sistema democratico rappresentativo e partecipativo con il principio di sussidiarietà, anch’esso 
con i suoi limiti di fronte ad una sottovalutazione della crisi mondiale di valori e ad una globaliz-
zazione senza regole. Partendo dal principio, che quando si confondono fini e mezzi e quando gli 
strumenti assumono una autonomia tale da essere un idolo, occorre intervenire per riadattare gli 
strumenti ai fini, per evitare il disastro, la via d’uscita è il ricorso al pensiero francescano, fondato 
sul primato della libertà sulla razionalità e della volontà sull’intelletto, il quale propone le modalità 
di relazioni positive tra pubblico e privato, nonché il concorso virtuoso tra cittadini e istituzioni. Si 
delinea così un modello di sussidiarietà reciproca, e quindi circolare – in aggiunta a quella vertica-
le e orizzontale – in grado di favorire una crescita della collettività e una democrazia più compiuta.

Keywords: democrazia, sussidiarietà, fraternità, pensiero francescano.

PREAMBOLO

Consiglio, ammonisco ed esorto i miei frati nel Signore Gesù Cristo, che quando van-
no per il mondo (in mezzo alla gente), non litighino, ed evitino le dispute di parole, 
né giudichino gli altri; ma siano miti, pacifici e moderati, mansueti e umili, parlando 
onestamente con tutti, così come conviene. In qualunque casa entreranno prima di-
cano: Pace a questa casa. E secondo il santo Vangelo potranno mangiare di tutti i cibi 
che verranno loro presentati (Regola bollata, cap. III)1.

I frati francescani ricevono, quindi, dallo stesso Francesco d’Assisi l’invito  
a vivere al servizio degli uomini in un period nel quale il mondo sociale cittadino 
era profondamente alla ricerca di forme organizzative che consentissero di risolvere 

*  Oreste Bazzichi – Pontificia Facoltà teologica San Bonaventura-Seraphicum; oreste.bazzi-
chi@virgilio.it; Fabio Reali – Istituto Universitario “Sophia”; fabioreali@me.com.

** “La Societa” 2024 n. 1 p. 38-54.
1  C. Ernesto, Testamento (1226) 1-2, in: Fonti Francescane. Nuova edizione, Editrici Frances-

cane, Padova 1977.



122 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

i problemi della povertà, dello sviluppo, della convivenza e del servizio umano su 
di un piano di partecipazione e di bisogno di comunità.

1.	 FRATERNITÀ O SOLIDARIETÀ > SUSSIDIARIETÀ:  
UN DIBATTITO ANTICO

Il confronto tra l’idea di solidarietà e quella di fraternità non è nuovo ed ha avuto 
storicamente fasi alterne. Papa Francesco ricorda le “ardue battaglie” dei lavoratori 
nell’Ottocento e nel Novecento in “nome della solidarietà e dei diritti” ed “è stata 
cosa buona”. Ma sono lotte “ben lontane dall’essere concluse”, e oggi è sempre più 
“inquietante” l’esclusione sociale e l’emarginazione di milioni di esseri umani. Oggi, 
afferma il Pontefice, non basta la solidarietà; occorre ampliare anche la nozione 
tradizionale di giustizia, “cercando una via d’uscita dalla soffocante alternativa” 
tra neoliberismo e neostatalismo in cui le nostre società sono impantanate. Nella 
vision liberal-individualista del mondo – spiega Papa Francesco – tutto o quasi  
è scambio: si dà per avere. Nella visione statocentrica tutto o quasi è “doverosità”: 
si dà per dovere. Sono due visioni che non sono riuscite e non riescono a risolvere 
i gravi problemi dell’economia e del lavoro. “Occorre tentare vie nuove ispirate dal 
messaggio di Cristo”, e la parola chiave evangelica è: “la fraternità”.

Negli ultimi anni, infatti, si registra un crescente interesse per il tema della 
fraternità, non tanto come legame familiare, quanto piuttosto nella sua dimen-
sione pubblica, politica e sociale. D’altra parte, bisogna riscontrare che l’utilizzo 
dell’idea di fraternità non è affatto semplice. Nel corso della storia recente, essa ha 
subito diverse interpretazioni, talvolta distorcenti, come la fraternità trasformata 
in ideologia nazionalistica o intesa come legame settario (massoneria) o legame 
di classe. Se oggi la fraternità si impone nuovamente ciò è dovuto alla ricchezza 
del suo stesso concetto, valorizzato nel trittico della Rivoluzione francese liberté, 
egalité, fraternité2, che pone le basi universali di cittadinanza. Ma la fraternità cade 
in disuso non perché anello debole del trittico, ma perché cade il trittico stesso nella 
sua interrelazione3. Che la fraternità abbia questo ruolo di “generatore” degli altri 
due principi lo si vede lungo tutta la storia del Novecento: quando sono venute  

2  La fraternité della Rivoluzione Francese era solo un sentimento, una passione di comunione, 
che si è esaurita non appena è scomparsa la tensione rivoluzionaria.

3  Già F. M. Dostoevskij rilevava che dei tre vessilli della Rivoluzione Francese quello della fra-
ternité ha costituito la principale pietra d’inciampo dell’Occidente, perché è rimasta solo nella teoria 
e nei dibattiti, senza calarsi nella realtà. “Nella natura francese – scrive il grande scrittore russo – e in 
genere in quella occidentale, di fratellanza non se n’è riscontrata; si è riscontrato invece il principio 
personale, il principio dello starsene per conto proprio, dell’autoconservazione intensiva, dell’auto-
sufficienza, dell’autodeterminazione del proprio io personale, della contrapposizione di questo io alla 
natura tutta e a tutta la restante umanità”. Ecco perché anche nella Dichiarazione dei Diritti dell’uomo 
dell’ONU (1948) non figura nel testo la parola fraternità, la quale trova, invece, il suo fondamento 



123Alle origini della sussidiarietà: la fraternità francescana

a mancare la libertà e l’uguaglianza, i popoli sono sempre ripartiti dalla fraternità. 
Passato il momento del “solidarismo”, la fraternità ha continuato ad ispirare il 
pensiero della democrazia. Basti ascoltare le parole della Resistenza italiana o del 
Maquis francese, per udire completamente dispiegato il linguaggio della fraternità: 
è con quello che siamo usciti dalla guerra e dall’oppressione nazifascista. Viceversa, 
la fraternità non può agire come principio pubblico senza libertà e uguaglianza: 
ricadrebbe nelle sue possibili degenerazioni settarie, privatistiche, fondamentali-
ste. La fraternità come categoria di pensiero nello spazio pubblico non è, dunque, 
una facile soluzione ai problemi politici attuali; ma è certamente uno dei luoghi 
nei quali cercare le soluzioni. Accantonare la fraternità e la sfida che essa rappre-
senta significherebbe rinunciare a guardare la complessità del nostro tempo, che 
ci chiede di uscire dalle eredità ideologiche che ancora ingombrano il campo della 
democrazia, per riuscire ad essere, insieme, sia liberi che uguali. Papa Francesco fa, 
dunque, un “appello, quello di porre rimedio all’errore della cultura contempora-
nea, che ha fatto credere che una società democratica possa progredire tenendo tra 
loro disgiunti il codice dell’efficienza – che basterebbe da solo a regolare I rapporti 
tra gli esseri umani entro la sfera dell’economico – e il codice della solidarietà – che 
regolerebbe i rapport intersoggettivi entro la sfera del sociale”. Ma “è questa dico-
tomizzazione ad avere impoverito le nostre società”. Ecco perché “la parola chiave 
che oggi meglio esprime l’esigenza di superare tale dicotomia è fraternità”. 

Da più parti ed a più riprese si scorge oggi una richiesta di fraternità4. La 
cogliamo nella pressante voglia di comunità, che pone l’urgenza di stabilire nuovi 
legami tra i cittadini; la notiamo nelle nuove relazioni industriali, che al raggiungi-
mento del proprio interesse personale, antepongono il problema della solidarietà 
tra i lavoratori; la percepiamo nella complessità tra nostra identità e cultura e qu-
ella degli altri; l’avvertiamo negli effetti della nostra vita quotidiana, trascinati dai 
processi di globalizzazione, che ci allontanano dagli affetti e dai valori sociali trad-
izionali; la vediamo ogni giorno nella tragedia di milioni di esseri umani, che scap-
pano dalla miseria, dalle dittature e dalla guerra; la riscontriamo nella nuova atten-
zione ecologica planetaria, palesando la nostra fragilità, impotenza e insicurezza.

Il Welfare State è stata una conquista di civiltà in cui lo Stato, a partire dal 
dopoguerra, ha preso in carico la preoccupazione del destino dei cittadini quan-
do il mercato non era in grado di garantire tutto ciò e nemmeno la società civile. 
Questo modello di Welfare, che ha avuto il pregio di controbilanciare i costi umani 
provocati dal processo di sviluppo industriale, oggi è incapace di andare avanti.

filosofico nel primate della volontà e della libertà sull’intelletto e nella constatazione che nessuno 
viene al mondo da sé o abbia avuto il diritto ad essere.

4  Cfr., Singer P., One World. L’etica nella globalizzazione, Einaudi, Torino 2003; A.M. Baggio 
(a cura di), Il principio dimenticato. La fraternità nella riflessione contemporanea, Città Nuova, Roma 
2007; G. Marramao, Passaggio a Occidente, Bollati Boringhieri, Torino 2009; Z. Bauman, L’etica in un 
mondo di consumatori, Laterza, Roma – Bari 2010.



124 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

Oggi occorre tornare all’idea di bene comune così com’è concepito dalla do-
ttrina sociale della Chiesa (d’ora in poi DSC): non bene totale o somma dei beni 
individuali (pensiero filosofico utilitaristico), ma bene di tutti. In un contesto glo-
balizzato – come l’attuale –, dominato dai “poteri forti”, dove tutti si aspettano, 
come nel “dilemma del prigioniero” della teoria dei giochi, che siano gli altri a fare 
la prima mossa, sperando così di avvantaggiarsene, occorre guardare ad un para-
digma terzo in grado di proporre una profonda revisione del modo di concepire, 
indirizzare e guidare l’economia, dando vita ad un modello sociale rinnovato, ba-
sato sulla fraternità e sussidiarietà – sia verticale che orizzontale – a cui aggiunge-
re, come vedremo, la partecipazione attiva delle diverse componenti della società, 
nel rispetto reciproco delle competenze e responsabilità. La condizione non è di 
demonizzare il mercato, ma affermare e assicurare dentro di esso uno spazio poli-
tico e socio-economico formato da soggetti il cui agire sia ispirato ai principi della 
responsabilità e della dignità della persona umana, consentendo a tutti i cittadini – 
anche a quelli con meno “talenti” – di concorrere al processo di sviluppo umano, 
culturale, materiale, spirituale e civile della comunità.

L’aforisma “non c’è solidarietà senza sussidiarietà” sottolinea l’importanza di 
bilanciare la responsabilità collettiva con l’autonomia individuale. La solidarietà 
richiede che ci prendiamo cura gli uni degli altri, mentre la sussidiarietà promuove 
la delega delle decisioni al livello più basso possibile. Questo equilibrio è fonda-
mentale per una società giusta ed equa.

D’altra parte, occorre ricordare che il principio di sussidiarietà (dal latino 
subsidium, che significa aiuto, soccorso, appoggio)5, applicato alla società, sostiene, 
promuove e sviluppa gli organismi minori della società, cioè i corpi sociali inter-
medi rispetto agli organismi più grandi, come lo Stato. E nella parola sussidiario 
sono impliciti due significati: uno si ricollega all’idea di suppletivo, l’altro si riferi-
sce all’idea di aiuto, dunque, all’idea di intervento. Questo doppio senso definisce 
anche il limite dell’azione sussidiaria, che può avvenire per difetto solo quando un 
soggetto non riesca a soddisfare da sé i propri bisogni in modo adeguato. In tal 
senso, la sussidiarietà poggia su una filosofia che pone al centro l’individuo e la 
sua azione.

2.	 LA FRATERNITÀ FRANCESCANA PUNTO DI SVOLTA 
E DI EQUILIBRIO DELLA SUSSIDIARIETÀ 
TRA SFERA PUBBLICA E PRIVATA.

“Oggi sappiamo, scrive Stefano Zamagni, che non è possibile comprendere la gene-
si dell’economia civile e più in generale dell’economia politica senza fare i conti con  

5  Nell’antica Roma indicava le truppe di riserva.



125Alle origini della sussidiarietà: la fraternità francescana

l’umanesimo civile italiano”6. Ha pienamente ragione; anzi, occorre aggiungere: 
senza l’umanesimo teologico-sociale della Scuola francescana. Tale affermazione 
si fonda sul contributo dei pensatori francescani, portati alla luce e alla riflessione 
dei ricercatori di storia economica soltanto dopo la monumentale pubblicazio-
ne dell’Opera omnia di san Bernardino da Siena, durata ben 15 anni (dal 1950 al 
1965) e magistralmente condotta ed edita dai Padri studiosi francescani del Colle-
gio S. Bonaventura di Quaracchi (Firenze)7. Da tale Opera omnia si evidenzia, per 
esempio, che la Summa moralis di Sant’Antonino da Firenze (1389-1459) dipende, 
per la parte economicomonetaria, in massima parte dal testo di San Bernardino, 
che a sua volta, aveva attinto dai confratelli Pietro di Giovanni Olivi (1248-1298), 
da Giovanni Duns Scoto (1263/66-1308), da Alessandro Bonini di Alessandria 
(1270-1314), suo successore alla cattedra di Parigi, Astesano di Asti († intorno 
1330) e Gerardo di Odone (1273-1348). “E la prova madre consiste nel fatto che  
i passi della Summa antoniniana sono trascritti secondo le modifiche apportate da 
Bernardino sui testi di Scoto e di Olivi”8.

Al di là del patrimonio agiografico, tramandato dalle fonti francescane, bi-
sogna tener presente che la “proposta cristiana” di Francesco, in primo luogo, era  

6  S. Zamagni, Per un’economia civile nonostante Hobbes e Mandeville, in “Oikonomia” (2003) 
12.

7  Nel tomo IV dell’Opera omnia di san Bernardino da Siena (1380-1444), magistralmente ed-
ita dai Padri francescani del Collegio S. Bonaventura di Quaracchi (Firenze), i Sermones dal XXXII 
al XLV contengono il Tractatus de contractibus et usuris (1956) di Pietro di Giovanni Olivi (1248-
1298), da cui il Santo senese attinge a piene mani, non citando mai il confratello. Si tratta sicuramente 
del primo trattato di economia politica e di una delle opere più interessanti per chi voglia studiare 
l’evoluzione del pensiero economico. Ma l’importanza dei Sermones è ancora maggiore perché nei 
codici che egli ha utilizzato sono stati scrupolosamente e onestamente annotati i riferimenti testuali 
alle opere dell’Olivi e degli altri confratelli di un secolo e mezzo precedenti. Circostanza della quale 
l’edizione critica di Quaracchi ha tenuto sempre conto con esemplare rigore scientifico e filologico. In 
particolare, le idee dell’Olivi in ordine al concetto di “capitale mercantile” e i ragionamenti che por-
tano a concepire la qualità dell’interesse rispetto alla rigida proibizione morale dell’usura transitano 
pari pari nei Sermones bernardiniani e nella celebre Summa moralis di sant’Antonino da Firenze.  
Cfr. O. Bazzichi, Dall’economia civile francescana all’economia capitalistica moderna. Una via all’uma-
no e al civile dell’economia, Armando Editore, Roma 2015, p. 93. ID., Economia francescana: una 
marcia in più, Libreriauniversitaria. it ed., Limena (PD) 2022, pp. 9-12; O. Bazzichi & F. Reali, Oi-
konomia di Francesco. Un cammino verso l’umanità e la fraternità dell’economia, L’Altro Editore, Sora 
(FR) 2020, pp. 77-78. P. Dionisio Pacetti (1894-1976) nel lavoro preparatorio per l’Opera omnia di 
San Bernardino da Siena, ricomponendo la biblioteca privata del predicatore senese, fu in grado di 
individuare in un codice di quella raccolta documentaria il testo del Tractatus de emptione et venditi-
one, de contractibus usurariis et de restitutionibus dell’Olivi, giunto fino a noi sotto falsa attribuzione 
per evitare la distruzione a causa delle note sanzioni canoniche conseguenti alla condanna di eresia 
degli scritti teologici e canonici nella Costituzione dogmatica Fidei Catholicae del Concilio di Vi-
enna (1311-1312). Cfr. D. Pacetti, Un trattato sulle usure e le restituzioni di Pietro di Giovanni Olivi 
falsamente attribuito a fra Gerardo da Siena, in “Archivium Franciscanum Historicum” 46 (1953), 
pp. 448-457.

8  O. Bazzichi, La povertà pensata, Europa Edizioni, Roma 2017, p. 99.



126 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

diretta ai suoi fratres e, per loro tramite, agli uomini e allo sviluppo della creazio-
ne, e si condensava nelle poche parole del Testamento riguardanti la concordia, 
l’armonia e la pace: “Il Signore mi indicò che dicessimo il saluto: il Signore ti dia 
pace”9. A colui il quale aveva rifiutato ogni potere mondano per servire il Signore 
più grande, alla fine dell’esistenza toccò in sorte di essere protetto da una schiera 
di cavalieri armati, nel suo tragitto sino alla Porziuncola nel timore che venisse  
a morire lontano da Assisi ed altri s’impossessassero del suo corpo10.

Soffermandosi sul discorso francescano delle origini, non può sfuggire 
l’attenzione, sulle tre Lettere di Francesco scritte certamente negli ultimi anni della 
sua vita: quella ai “Ai reggitori dei popoli”11, sull’insistenza del ruolo pedagogico 
che i fratres minores devono assumere nei confronti dei potentes e dei governan-
ti, tanto laici quanto ecclesiastici, intesi gli uni e gli altri, come protagonisti e re-
sponsabili della civitas12 e dell’ecclesia terrene; quella “A tutti i fedeli”13 (credenti), 
nella quale invita, attraverso Cristo, a vivere una vita di sobrietà, di amore fraterno 
e di devozione, svolgendo ognuno la volontà di Dio; infine, quella “Ai chierici”14, 
richiamandoli a vivere con umiltà e a considerare la loro vocazione come un ser-
vizio a Dio ed alla comunità.

Tale pedagogia ha come proprio obiettivo non tanto la moralizzazione degli 
stili dominativi, quanto piuttosto di insegnare come rendere attuabile e riconosci-
bile la relazione tra le varie componenti diverse sia nell’amministrare la città, sia 
nell’elargire o redistribuire la ricchezza15. Le numerose testimonianze delle Fonti 
tratteggiano la facilità di dialogo tra Francesco ed i suoi seguaci con i rappresen-
tanti prestigiosi del potere civile ed ecclesiale, rivelando una notevole attitudine, 
subito sviluppata dai frati, a transitare da una dimensione sociale all’altra, connet-
tendole e stabilendo tra l’una e l’altra buone relazioni.

Scrive Papa Francesco:
È stata la testimonianza evangelica di san Francesco, con la sua scuola di pen-

siero, a dare a questo termine (fraternità) il significato che esso ha poi conservato nel 
corso dei secoli; cioè quello di costituire, ad un tempo, il complemento e l’esaltazione 
del principio di solidarietà. Infatti, mentre la solidarietà è il principio di pianifica-
zione sociale che permette ai diseguali di diventare eguali, la fraternità è quello che  

9  In Fonti Francescane, EFR, Assisi 2011 (d’ora in poi FF), n. 121. Cfr. Bonaventura, Leggenda 
maggiore, II, 2 (FF. nn. 1038-1039).

10  Ibid. VII, 10 (FF. n.1130).
11  Cfr. FF. nn. 210-213.Eloquente è l’espressione che conclude la Lettera: “Coloro che porteran-

no con sé questa lettera e la osserveranno, sappiano che sono benedetti da Dio”.
12  Sul legame tra cittadini e francescani, cfr. O. Bazzichi & F. Reali, L’eclissi della sussidiarietà  

e il suo recupero. Ripartire dalle radici del pensiero francescano, L’Altro Editore, Sora (FR) 2023, soprat-
tutto capitolo IV su Antonio di Padova Pater Paduae e Patronus civitatis, pp. 97-106.

13  Cfr. FF. nn. 179-205, pp. 151-158.
14  FF. nn. 207-209, pp. 159-160.
15  Cfr. Legenda trium sociorum, in “Archivum Franciscanum Historicum”, 67 (1974) 97.



127Alle origini della sussidiarietà: la fraternità francescana

consente agli eguali di essere persone diverse. La fraternità consente a persone che 
sono eguali nella loro essenza, dignità, libertà, e nei loro diritti fondamentali, di par-
tecipare diversamente al bene comune secondo la loro capacità, il loro piano di vita, 
la loro vocazione, il loro lavoro o il loro carisma di servizio16.

Una società nella quale venga meno il senso di fraternità – come da più parti 
ed a più riprese insiste Papa Francesco - è una società incapace di progredire: una 
società in cui esiste solo il “dare per avere” o “il dare per dovere” è una società senza 
futuro. Esiste solo una chiara direzione da percorrere: più fraternità nella vita sociale 
ed economica. Ecco perché la nozione di fraternitas non permette di rinchiuderci 
nel nostro privato, nel nostro gruppo, nella nostra città, nella nostra nazione. Ci 
chiede di occuparci del bene comune, del bene di tutto l’uomo e di tutti gli uomini; 
ci chiede di prenderci cura delle sorti dell’uomo nei luoghi dove si decidono le sor-
ti dell’umanità; ci chiede di occuparci della sfera pubblica nella consapevolezza che 
solo una cittadinanza a dimensione universale può rendere ragione dell’originaria 
fraternità umana. Ecco perché per il francescanesimo, per perseguire il bene co-
mune, non sono sufficienti i beni di giustizia e di solidarietà, ma sono necessari  
i beni di fraternità e di gratuità, fondati entrambi sui rapporti di reciprocità, dove 
si riconosce il volto dell’altro: un “tu” con cui relazionarsi e non un alter ego da cui 
guardarsi e difendersi.

Difatti, quando san Francesco parla di fraternità non intende mai una mas-
sa di individui, che stanno insieme per caso, ma persone con la loro dignità  
e responsabilità, con i loro pregi e difetti, “dono” del Signore, perché sono fra-
telli, perché figli dello stesso Padre celeste e fratelli di Gesù Cristo. I fratelli non 
si scelgono, sono “donati”. E ogni dono va accolto con gratitudine, compreso 
con intelligenza e simpatia, valorizzato con sincerità e attenzione. La fraternità 
francescana sente fortemente questo bisogno di accogliere e di amare, di servire  
e di condividere, di creare e di offrire opportunità di crescita e di sviluppo, sug-
gerendo modelli etico-sociali e contribuendo alla formazione di una mentalità 
diffusa per l’umanizzazione dell’economia. La fraternità francescana non si perde 
nell’astrattismo del “vogliamoci bene”; vive della concretezza dell’uomo con cui ha 
a che fare ogni giorno, lo considera fratello e per lui e con lui condivide tutto il con-
divisibile, instaurando un clima di amicizia, di fiducia, di sobrietà, di semplicità  
e di pace su cui costruire il modello di comunità umana.

San Francesco è stato ed è “fratello di tutti gli uomini”, perché è vissuto da 
autentico fratello di Gesù Cristo, fino ad immedesimarsi in Lui (alter Cristus) e, in 
Lui, ha abbracciato tutti in una fratellanza universale. Questo è l’ideale di vita del 
francescanesimo e la sua proposta agli uomini di oggi è racchiusa nella idea-for-
za: ben-essere, vivere con letizia e con semplicità la fraternità, per proporla come  

16  Messaggio ai partecipanti della Sessione plenaria dell’Accademia delle Scienze Sociali,  
14 aprile 2012.



128 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

modello socio-economico per la costruzione di una comunità umana, fondata sul 
bene comune.

Non si tratta di fare pura accademia, ma solo di stimolare la riflessione dei 
lettori. Anzitutto occorre ricordare che è stata la Scuola di pensiero francescana  
a dare alla parola fraternitas il significato che esso ha poi conservato nel corso dei 
secoli, che è quello che costituisce una sorta di completamento del principio di 
solidarietà. Ma, mentre la solidarietà è il principio di organizzazione sociale che 
consente ai disuguali di diventare uguali, il principio di fraternità consente agli 
uguali di essere diversi, contribuendo ciascuno, con le proprie capacità, al ben-
-essere della comunità. La fraternità, infatti, consente a persone, che sono ugu-
ali nella loro dignità e nei loro diritti fondamentali, di esprimere diversamente il 
loro piano di vita o il loro carisma al servizio del bene comune. Non così appare 
compiutamente riconosciuta l’attuale funzione sociale del privato cittadino nel suo 
essere parte responsabile e attiva nella realtà politica e sociale. Spesso la supplenza 
istituzionale dello Stato, in diverse circostanze, non solo ha prolungato ed esteso 
la sua azione oltre lo stretto necessario, ma in alcuni casi, senza criteri di discerni-
mento, ha continuato a mantenere la situazione per motivi di potere, non giustifi-
cati dall’eccezionalità dell’intervento pubblico.

3.	 LA DIMENSIONE DELLA LIBERTÀ CREATIVA FRANCESCANA 
CONTRO IL PRIMATO OGGETTIVANTE DELLA RAZIONALITÀ

La scelta francescana del primato della libertà ha un motive profondamente teolo-
gico e assiologico, che si richiama alla libertà suprema e assoluta di Dio nel senso 
che ha creato tutte le cose come ha voluto che fossero, e ha chiamato all’esistenza 
l’uomo, rendendolo partecipe della sua stessa libertà. Egli ha creato in modo del 
tutto gratuito, poiché nessuno può avanzare il diritto ad essere, e lo ha fatto per 
mostrare che è nella gratuità il segreto di un’esistenza autenticamente umana. Per 
questo il pensiero francescano non si fa guidare dalla ragione, ma dalla volontà, 
che liberamente sceglie il bene e il male. Mentre la Scuola aristotelico-tomista è al 
di là di questa strada – percorsa dall’Occidente – che, alla luce del cartesiano cogito 
ergo sum, lascia fuori la fraternità, la quale viene dall’alto, dalla trascendenza, men-
tre la fratellanza viene dal basso, dall’immanenza.

Questa è la piega, a nostro parere, che condiziona l’azione della sussidiarietà. 
La Scuola aristotelico-tomista, considerando filosoficamente primaria l’auto-affer-
mazione dell’essere – controcanto del discorso sulla libertà e, dunque, sulla rela-
zione della Scuola francescana – “fa un tutt’uno con la sostanza, tratto qualificante 
del pensare occidentale”17. In altre parole, l’interrogativo che si pone riguarda lo  

17  O. Todisco, L’ospitalità. Modalità francescana di abitare il mondo, Edizioni Biblioteca Fran-
cescana, Milano 2024, 39.



129Alle origini della sussidiarietà: la fraternità francescana

spazio che si riserva all’ontologia dell’essere auto-affermativo e di controllo o, in-
vece, si rinvia all’apertura all’altro e improntato alla generosità e convivenza senza 
contropartite.

Il concetto di sussidiarietà, infatti, viene introdotto nella cultura occidentale 
dai pensieri di Aristotele e San Tommaso: il primo propone un’organizzazione sus-
sidiaria dei rapporti tra governo e cittadini nel momento in cui delimita i compiti 
della Polis, riconoscendo un margine di autonomia alle comunità inferiori18; san 
Tommaso considera il potere politico come funzionale alla società e inserisce il 
concetto di sussidiarietà legandolo alla concezione del bene comune, come risul-
tato di una pluralità di apporti in un contesto comunitario, solidaristico e non 
conflittuale, all’interno del quale alla personalità umana è offerta la possibilità di 
svilupparsi; le sovrastrutture sociali, ed in particolar modo le istituzioni che dete-
nevano il potere politico, erano legittime soltanto nella misura in cui aiutassero 
il singolo a realizzare quegli obiettivi che esso non era capace di perseguire au-
tonomamente19. Si può affermare che il principio di sussidiarietà, plasmato dal 
pensiero greco, sviluppatosi nell’ambito del pensiero cattolico e della DSC, che si 
è proposto di regolare i rapporti tra lo Stato e la società in tutte le sue singole 
“categorie”, abbracciando col tempo tutte le forme associative, è stato valido sia 
per la sussidiarietà orizzontale sia per quella verticale. Ma di fronte alla crisi dello 
Stato sociale, in più occasioni già la Santa Sede è intervenuta sull’importanza del 
principio di sussidiarietà nella vita sociale e l’insistenza non è rimasta senza eco 
negli insegnamenti della CEI (Conferenza episcopale italiana) che, di fatto, se ne  
è ampiamente occupata nella Nota pastorale della Commissione ecclesiale Giusti-
zia e Pace, Stato sociale ed educazione alla socialità dell’11 maggio 1995, dove non 
si esita a denunciare che “la crisi dello Stato sociale trova una delle sue cause cultu-
rali e strutturali proprio nell’abbandono o nell’oblio del principio di sussidiarietà”, 
mentre “il rinnovato slancio da dare a uno Stato sociale può e deve trovare il ne-
cessario impulso nella libera e piena applicazione di tale principio”20.

Non è da sottovalutare il fatto storico che l’eredità aristotelicotomista ha in-
fluenzato la definizione e descrizione del principio della sussidiarietà nella cultura 
cristiana e nella DSC. Se, da una parte, Tommaso sostiene che “l’uomo non è fina-
lizzato in tutto il suo essere e in tutti i suoi beni alla comunità politica”, dall’altra, 
la società medievale, fortemente caratterizzata da una complessità di strutture in-
termedie autonome (città, associazioni, corporazioni, ecc.), si presenta come un 
tutto organico, cioè concepita secondo il principio della totalità (società olistica, 
da greco όλος). In tale società, che concepisce l’uomo come parte del tutto sociale,  

18  Cfr., Aristotele, La Politica, Libro I.
19  Tommaso, Summa Theologiae, cura et studio Petri Caramello, Marietti, Tauri – Romae 1952, 

II-II, q. LXI, a.1, ad 2, 298-299.
20  Ciò non sorprende perché di tale documento non fa menzione neanche il Compendio della 

dottrina sociale della Chiesa, Libreria Editrice Vaticana, 2004.



130 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

la persona è finalizzata a questo tutto prima ancora di essere finalizzata a sé stessa. 
Infatti, nella concezione tomistica della persona vi è il seme di un proto-individu-
alismo: da una parte, sostiene che l’uomo non può essere finalizzato agli interessi 
della comunità politica; dall’altra, sottolinea l’esigenza di perseguire il bene comu-
ne, in cui ogni essere può trovare il completo ben-essere, e in questo senso giustifica 
l’intervento di un’autorità superiore in grado di bilanciare gli equilibri e di colmare 
le insufficienze. Siamo in presenza, almeno in superficie, di un controsenso: da un 
lato, l’autonomia dell’individuo e, dall’altro, il bene comune, che causa ingerenza. 
E Tommaso trova la sua soluzione tornando all’idea di supplenza del pensiero ari-
stotelico. Ma, in realtà, più che rivolgersi al concetto di supplenza, chiarificando 
il rapporto sussidiario organico tra le molte parti (differenze) del tutto (società 
molteplice e variegata), si sofferma sull’azione umana e ne fonda ontologicamente 
la dignità, coniandone la nozione cristiana di persona (andando oltre la nozione 
di Boezio e di Riccardo da San Vittore), la quale sostituisce l’antico concetto di 
cittadino. Egli, riflettendo sulla polis aristotelica, lega il carattere associativo delle 
prime comunità alla natura morale delle relazioni umane, tese alla ricerca del bene 
comune secondo la volontà di Dio. Nella città medievale il concetto di cittadino 
si integra con quello cristiano di persona e si dà avvio alle prime riflessioni di 
carattere etico-sociale. È nel laboratorio civico che il tomismo trova spazio e la 
sussidiarietà diventa principio ordinatore del complesso sistema collettivo.

Stabilito che l’autorità ha il compito di garantire in senso sussidiario a tutte le 
istanze della società le condizioni per il raggiungimento delle proprie finalità, resta 
da capire quale aspetto essa debba avere. Cioè quale autorità, impegnata a tutela-
re il bene comune, possa conciliarsi con la sussidiarietà, senza ledere l’autonomia 
sociale e limitare l’iniziativa dal basso. Emerge così un’ambiguità all’interno della 
Chiesa stessa che attenua il potenziale della sussidiarietà. La ragione di ciò sta nella 
sua natura, le cui finalità non dipendono dall’accordo dei membri ma dall’ordine 
divino garantito dalla sua incontestabile autorità terrena. Ci si trova di fronte a un 
dualismo fra individuo e gerarchia che costituisce la difficoltà di applicazione del 
principio stesso alla Chiesa, prima ancora che allo Stato. Per funzionare corret-
tamente e impedire degenerazioni corporative, infatti, istituzioni e società civile 
devono avere pari dignità e interagire sul piano della reciprocità, proposta da pen-
siero francescano.

Già Giovanni Paolo II suggeriva che “per la sopravvivenza di una società 
autenticamente democratica” occorre che l’opinione pubblica sia “educata 
all’importanza del principio di sussidiarietà”. Un’educazione alla democrazia sus-
sidiaria e alla sussidiarietà secondo democrazia può dunque contribuire al pieno 
compimento di una società matura e relazionale, organica e dinamica, fondata sul-
la dignità e la volontà umane. Una società siffatta, relazionale e sussidiaria, agevo-
la l’iniziativa del cittadino, come soggetto che esprime bisogni individuali e che  



131Alle origini della sussidiarietà: la fraternità francescana

opera sul piano comunitario in un contesto di relazioni intersoggettive al fine di 
realizzare il bene comune materiale e immateriale in armonia con il bene pubblico.

San Bonaventura è il primo ideatore di una struttura di società sussidiaria 
interrelata e interconnessa, armonica e condivisa, cioè, circolare21, che li riassume 
tutti. Difatti, per il Doctor Seraphicus la società è un organismo “ordinato” nel 
quale tutti i membri devono poter vivere e agire in perfetta intesa e collaborazione 
per la realizzazione del bene vivere collettivo e raggiungere la felicità nel mondo 
creato da Dio22. Egli fa scaturire il principio di sussidiarietà dalla politica, la quale 
è la terza diramazione della filosofia morale, che a sua volta, è la terza diramazione 
della legge naturale, la quale indirizza le giuste leggi politiche positive, non dal 
punto di vista teologico e giuridico, ma filosofico23.

CONSIDERAZIONI CONCLUSIVE

Con l’enciclica Fratelli tutti, Papa Francesco ha offerto sia alla Chiesa che al 
mondo un orizzonte nel quale iscrivere il futuro prossimo di questo nostro tem-
po che è stato reso ancor più drammatico dalla pandemia. L’impetuosa avanza-
ta dell’individualismo radicale, insieme con la perdita di un’’umanità condivisa, 
hanno aperto un varco pericoloso per lo sviluppo etico, comunitario e spiritu-
ale dell’umanesimo24. Questo degrado ha colto di sorpresa gli stessi eredi della 
modernità e postmodernità, che avevano immaginato il congedo della civiltà se-
colare dalla testimonianza religiosa della trascendenza come un fattore decisivo 
di promozione dell’umanesimo civile. Niente di più devastante per sgretolare  
e distruggere il nostro presente e il nostro futuro.

Da qui deriva la sfiducia esistenziale che caratterizza soprattutto gli uomini  
e le donne dell’Occidente, il loro senso di incertezza e precarietà alla ricerca di una  

21  Bonaventura per descrivere il concetto di sussidiarietà usa la terminologia teologica delle 
relazioni tra le Persone della Trinità: la parola greca περιχώρησις (pericóresis) = circolare, mutua-in-
sistenza. Cfr. Gv. 17,21. L’importanza della dottrina della pericoresis, pur essendo di ordine teologi-
co-speculativo trinitario (persone inconfuse e indivise), esprime anche un fondamento sociale, come 
modello di rapporti tra gli uomini. Anche la Patristica dà molto risalto al concetto di circolarità. 
Ilario di Poitiers (†367) nel De Trinitate, III, 4, in “Corpus Cristianorum”, Serie Latina, Turnholt 
1953, vol. 6, p. 75, parla di “altro dall’altro e uno nell’altro”. E Agostino, in analogia con Ilario, nel 
De Trinitate, VI,10, afferma: “Così ciascuna di esse (persone) è in ciascuna delle altre, tutte sono in 
ciascuna e, ciascuna in tutte e sono una cosa sola”, in ibid., vol. 50, p. 241.

22  Liber I Sententiarum, in Op. Om., edita studio et cura PP. Collegii San Bonaventura, Quar-
acchi (Firenze) 1882-1902, t. I (1883), d. 31, p. 2, q. 2, concl. I, p. 547.

23  Collationes in Hexaëmeron, in Op. Om. cit. V (1891), V, nn. 14-21. Per lo sviluppo del tema 
affrontato da Bonaventura, si rimanda al nostro libro su L’eclissi della sussidiarietà e il suo recupero, 
cit. soprattutto pp.125-143.

24  Discorso ai membri della Fondazione Centesimus Annus Pro Pontifice, Roma 5 giugno 
2023.



132 Oreste Bazzichi, Fabio Reali

cabina di regia rassicurante. La Chiesa, con la sua DSC, continua ad annunciare 
il Vangelo, che dona salvezza e autentica libertà e, come “esperta in umanità”, se-
gue anche questo mondo nelle realtà della politica, dell’economia, del lavoro, della 
tecnica, delle comunicazioni internazionali e dei rapporti tra le culture e i popoli. 
Ci troviamo in una situazione “liquida”, in una “modernità liquida”, in un “mondo 
liquido”, in una “società liquida” e “sotto assedio”, nella “solitudine” e nella “vita 
liquida” e “di scarto”25. Il ricorso all’attualità del pensiero francescano della libertà 
creativa, che difende la dignità e la responsabilità della persona umana, all’interno 
dell’orizzonte volontaristico, rappresenta il faro da cui ripartire per promuovere un 
umanesimo integrale, in cui il principio di sussidiarietà, interpretato alla luce della 
fraternità, alle due diverse tradizionali prospettive (orizzontale e verticale) aggiun-
ge l’aspetto della circolarità, che trovando nuove vie d’azione, rafforza il potere  
e l’autonomia delle persone e delle comunità, contribuendo ad una governance più 
partecipativa e responsabile.

Difatti, il pensiero francescano, fondato sul primato della libertà sulla 
razionalità e della volontà sull’intelletto, propone le modalità di relazioni positi-
ve tra pubblico e privato, nonché il concorso virtuoso tra cittadini e istituzioni, 
delineando un modello di sussidiarietà reciproca, e quindi circolare, in grado di 
favorire una crescita della collettività e una democrazia più compiuta. In questa 
ottica non si perde il “valore aggiunto” della sussidiarietà circolare che consiste 
nella possibilità di dar corso a una inedita collaborazione per realizzare quanto né 
lo Stato da solo, né i cittadini da soli possono fare. Costruisce un punto di riferi-
mento per le migliori pratiche di governo e consente un rilancio delle istituzioni 
classiche della rappresentanza politica. Questo naturalmente non significa che la 
cittadinanza si impossessi delle istituzioni; anzi, non deve appropriarsi né assume-
re un potere di rappresentanza politica, in quanto il suo ruolo non è di supplire alle 
insufficienze della rappresentanza istituzionale, ma di affiancamento per coopera-
re al bene comune.

A quanto detto si può aggiungere che in un mondo sempre più globalizzato 
e interconnesso, ma allo stesso tempo sempre più bisognoso di idee e di valori, 
non è fuori luogo evidenziare, in un contesto culturale critico e prono verso il 
pensiero “debole”, proporre un rafforzamento di un principio, che, fondato sulla 
“soggettività del cittadino”26, rende possibile la realizzazione di forme più elevate 
di socialità27.

25  Sono alcune espressioni tratte dai titoli dei libri di uno dei più noti e influenti pensatori 
dell’ultimo scorcio del XX secolo ed inizio del XXI, pubblicati per lo più dall’Editore Laterza.

26  Giovanni Paolo II, Sollicitudo rei socialis, AAS 80, 1988, 15.
27  Giovanni Paolo II, Centesimus annus, AAS 83, 1991, 49.


