
Rok XXXV 2025 nr 2 (170) s. 109-119

Rosi Carmisciano*

LA SUSSIDIARIETÀ 
NELLA DOTTRINA SOCIALE DELLA CHIESA.  

LE ORIGINI DI UN PRINCIPIO FONDAMENTALE 
DI RILEVANZA ATTUALE**

SUBSIDIARITY IN THE SOCIAL TEACHING OF THE CHURCH.  
THE ORIGINS OF A FUNDAMENTAL PRINCIPLE STILL RELEVANT TODAY

Abstract: The article examines the roots and evolution of the principle of subsidiarity, tracing it 
back to Saint Thomas and his doctrine on the Christian foundation of the city and emphasizing the 
need for a religiously inspired order based on human dignity and solidarity among peoples. This 
synthetic formulation, rediscovered during the revival of Thomism in the first half of the ninete-
enth century, further developed in the fervor of the debate that opened after 1870 on the relations 
between State and Church, also highlighted in Pope Leo XIII’s encyclical Rerum Novarum. Over 
the centuries, the principle of subsidiarity has consistently shaped the emergence and development 
of various initiatives to meet the needs of the community, ranging from lay associativism to the 
creation of social works. This revealed foundation shows how the principle of subsidiarity derives 
from active subjects in the social sphere, transforming into an organizational principle centered 
around the concept of the person. In fact, it is the individual who possesses the intellectual and 
moral capacity to discern the common good.

Keywords: subsidiarity, solidarity, distributive justice, common good, social doctrine.

1.	 FONDAMENTI FILOSOFICI DEL PRINCIPIO DI SUSSIDIARIETÀ

Le antiche origini del principio di sussidiarietà risalgono comunemente a Tom-
maso d’Aquino, ai suoi insegnamenti sui fondamenti cristiani della città e alla 
necessità di un ordine sociale ispirato al cristianesimo, basato sulla dignità della 

*  Rosi Carmisciano – Università di Catania; e-mail: carmiscianorosi@gmail.com.
**  “La Societa” 2024, n. 1, p. 56-68.



110 Rosi Carmisciano

persona umana e sulla solidarietà delle famiglie dei popoli. Egli enfatizza la subor-
dinazione del fine sociale al fine umano e il perseguimento del bene comune che, 
secondo la Scolastica, rappresenta lo scopo specifico della politica in cui si svilup-
pa la persona umana. L’Aquinate concepisce il potere politico come un elemento  
funzionale alla società, collegando il concetto di sussidiarietà alla visione del bene 
comune. Egli lo interpreta come il risultato di molteplici contributi all’interno di 
una comunità solidaristica, non conflittuale, che offre alle personalità umane la 
possibilità di svilupparsi. Pertanto, le strutture sociali superiori, specialmente le 
istituzioni detentrici del potere politico, sono legittime solo nella misura in cui 
assistono l’individuo nel raggiungere quegli scopi che non può perseguire auto-
nomamente. In linea con l’approccio personalista della tradizione cristiana che 
permeava la filosofia tomista, l’uomo era considerato un soggetto intrinsecamente 
libero: responsabile del proprio destino e portatore di un valore intrinseco ed ina-
lienabile che la società umana doveva riconoscere e attuare. Ragion per cui, l’idea 
di società e dei rapporti tra individuo, istituzioni sociali e potere politico furono 
determinati dalla rivoluzione del concetto di persona. Nel sistema tomista, infatti, 
l’entità cristiana della persona prese il posto dell’antica entità di cittadino1.

La questione della definizione di persona è stata oggetto di dibattito fin dai 
primi tempi della filosofia e continua ad esserlo, soprattutto per le implicazioni che 
questa definizione può avere nell’ambito delle biotecnologie coinvolte nei destini 
stessi della vita umana. San Tommaso affermava che 

il termine persona indica quanto di più nobile c’è nell’universo, ovvero un esse-
re sussistente di natura razionale2. 

Da questa dichiarazione emerge che il valore della vita umana o della persona 
umana è incommensurabile, “il suo valore intrinseco non dipende da altre qualità 
né è paragonabile a esse”3. La prima caratteristica della sussistenza della persona  
è l’inalienabilità: l’essere della persona non può essere sottratto alla persona stessa 
o assunto da un altro. Come scrive l’Angelico: 

la condizione stessa delle nature intellettive di essere padrone dei propri atti 
richiede di essere curate in vista di sé stesse da parte della divina provvidenza: 
mentre la condizione degli altri esseri che non hanno il dominio dei loro atti 
indica che a essi la cura è rivolta non per loro, ma perché ordinati ad altri esseri. 
L’essere infatti che è posto in azione da altri ha la funzione di strumento: invece, 
ciò che si pone in opera da sé ha la funzione di agente principale […]. Chi ha il 

1  Cfr. C. Millol Delsol, Il principio di sussidiarietà, Milano, Giuffrè, 2003 e A. Rinella, Il prin-
cipio di sussidiarietà: definizioni, comparazioni e modello d’analisi, L. Coen, R. Scarciglia (a cura di), 
Sussidiarietà e ordinamenti costituzionali. Esperienze a confronto, Padova, Cedam, 1999, 3 ss.

2  Tommaso d’aquino, Summa Theologiae, vol. I, q. 29, a. 3.
3  Cfr. J.A. Lombo, F. Russo, Antropologia filosofica. Una introduzione, Roma, Università della 

Santa Croce, 2005, p. 159.



111La sussidiarietà nella dottrina sociale della Chiesa…

dominio dei propri atti è libero nell’agire, poiché libero è chi è causa di sé stesso: 
ciò che invece è mosso ad agire da qualche necessità a operare è soggetto alla 
schiavitù4. 

Dalla inalienabilità della persona discende la sua irripetibilità; una persona è uni-
ca nella sua singolarità, non è mai replicabile è dunque irripetibile. La seconda 
caratteristica è la completezza; la persona non è tale in relazione a un tutto ma 
per sé. Scrive sempre Tommaso: “il concetto di parte è in contrasto con quello 
di persona”5. Oltre alle caratteristiche derivanti dalla sussistenza, ce ne sono altre 
di pari importanza; innanzitutto, l’intenzionalità e la relazionalità che indicano, 
rispettivamente, l’apertura verso il mondo e verso gli altri. Se la persona non pos-
sedesse sé stessa, non avrebbe nemmeno la possibilità di aprirsi fino a donarsi agli 
altri. Altresì è importante considerare anche l’autonomia; le persone agiscono per 
sé e non come gli altri o seguendo solo l’istinto, ma utilizzano la razionalità che 
le rende autonome, in quanto sostanze intellettive, nel giudizio e nella scelta in 
libertà6.

Il principio di sussidiarietà emerge come un fondamentale principio orga-
nizzativo della società, dotato di un carattere normativo, basato su una specifi-
ca visione dell’essere umano, ossia sulla sua natura spirituale e sociale, seguendo 
l’insegnamento di Aristotele che è stato elaborato da Tommaso d’Aquino. L’essere 
umano è intrinsecamente un animale politico, e questa inclinazione naturale si 
manifesta primariamente all’interno della famiglia, considerata la forma più in-
nata di società. Successivamente, si estende ai villaggi (o, in termini moderni, ad 
altre forme di aggregazione sociale) e, infine, si completa nella società più ampia, 
come la Pòlis o lo Stato. La convivenza degli esseri umani, il loro essere animali po-
litici, non rappresenta meramente un fatto storico o sociologico, né è soltanto una 
necessità materiale di condivisione della propria vita per affrontare le sfide; essa 
risponde a un bisogno fondamentale della persona, la quale non raggiunge la sua 
completa realizzazione se non instaura e sviluppa relazioni. Ciò implica altresì che 
il principio di sussidiarietà è intimamente connesso a un altro principio, che nella 
dottrina sociale si muove in parallelo ad esso, ossia il principio di bene comune7.

Sebbene Aristotele non usi esplicitamente, nelle sue opere, l’espressione “bene 
comune” in particolar modo nella Politica si trovano le radici teorico e concettuali 
di tale nozione. Egli sottolinea come ogni comunità sia costituita sempre in vista 
del bene più alto, identificabile con quella vita della polis in cui solo può realizzarsi 
la forma di esistenza migliore degli esseri umani8. Tommaso recepisce in parte la 

4  Tommaso d’aquino, Summa contra Gentiles, caput III, cap. 112.
5  Tommaso d’aquino, Commentum in librum III Sententiarum, d. 5, q. 3, a. 2.
6  Cfr. P.G. Carozza, Sussidiarietà e sovranità negli ordinamenti sovranazionali, in G. Vittadini 

(a cura di), Che cos’è la sussidiarietà, Milano, Angelo Guerini & Associati S.r.l., 2007, pp. 54-55.
7  P. Savarese, La sussidiarietà e il bene comune, Roma, Nuova Cultura, 2014.
8  Cfr. Politica, 1252, b.28 e ss.



112 Rosi Carmisciano

concezione aristotelica della polis, intesa come comunità principale cui si rappor-
tano le altre comunità umane, in quanto essa le comprende tutte. L’Angelico non 
può, infatti, seguire lo Stagirita sul terreno dell’individuazione del fine più elevato 
della vita umana nel bene della comunità politica. Questo bene, per Tommaso,  
è soltanto un fine ultimo in un ordine dato, mentre l’obiettivo più elevato cui devo-
no essere indirizzati gli sforzi degli esseri umani deve essere riconosciuto in Dio9. 
L’impegno in questa direzione si traduce nell’apporto positivo di non far mancare 
nulla alla causa comune e alla ricerca dei punti di possibile intesa anche là dove 
prevale una logica di spartizione e frammentazione e nella disponibilità a spender-
si per il bene dell’altro al di là di ogni individualismo e particolarismo. 

Il bene comune non consiste nella semplice somma dei beni particolari di cia-
scun soggetto del corpo sociale. Essendo di tutti e di ciascuno è e rimane comu-
ne, perché indivisibile e perché soltanto insieme è possibile raggiungerlo, accre-
scerlo e custodirlo anche in vista del futuro. Come l’agire morale del singolo si 
realizza nel compiere il bene, così l’agire sociale giunge a pienezza realizzando 
il bene comune10.

2.	 LA SUSSIDIARIETÀ NEL MAGISTERO DELLA CHIESA CATTOLICA

In Italia, il principio di sussidiarietà è stato trascurato per lungo tempo, senza es-
sere menzionato nei dizionari o nelle enciclopedie relative alle scienze giuridiche, 
politiche e sociali; tuttavia con il riferimento esplicito al Trattato europeo di Maa-
stricht11 e alla Costituzione italiana, la sussidiarietà è diventata una questione di 
attualità. In questa cornice, un importante contributo di riflessione e chiarifica-
zione è offerto dal Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, un documento 
della Santa Sede che dedica ampia e specifica attenzione alla sussidiarietà, consi-
derata un vero e proprio cardine dell’insegnamento sociale cattolico. Il Compen-
dio ricorda come la sussidiarietà fosse già presente nella prima grande enciclica 
sociale, la Rerum Novarum, pubblicata nel 1891 da Leone XIII. Essa si inserisce nel 
contesto storico di fine XIX secolo, un periodo contraddistinto dall’emergere della 
«questione sociale» e dalla contrapposizione tra datori di lavoro e ceto operaio  
e tra le rispettive ideologie di riferimento: il liberalismo economico e il socialismo.

In un’epoca segnata da tensioni sociali, la Rerum Novarum si proponeva di 
affrontare le sfide delle masse proletarie andando oltre il collettivismo e il laissez-
-faire e abbracciando una prospettiva personalista. Secondo questo documento, la 

9  Sum. Theol., I-II, q. 90, a. 3.
10  Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace, Compendio della dottrina sociale della Chie-

sa, Città del Vaticano, Libreria Vaticana, 2004, n. 164.
11  Cfr. S. Beretta, (a cura di), L’Europa dopo Maastricht. Problemi e prospettive, Milano, Giuffrè, 

1994, p. 13.



113La sussidiarietà nella dottrina sociale della Chiesa…

responsabilità politica, considerata un dono della Provvidenza, dovrebbe riflettere 
il rapporto tra Dio e le sue creature: 

E perché il potere politico viene da Dio ed è una certa quale partecipazione del-
la divina sovranità, deve amministrarsi sull’esempio di questa, che con paterna 
cura provvede non meno alle particolari creature che a tutto l’universo12. 

Pertanto, l’enciclica prospetta una visione in cui la relazione fra governanti e go-
vernati implichi il subsidium, un sostegno a favore di quest’ultimi, quando essi 
non possano provvedere in modo adeguato. Ciò implica che coloro che detengo-
no il potere politico dovrebbero astenersi dall’intervenire attivamente nella vita 
dei governati quando questi sono in grado di gestire autonomamente la propria 
comunità. Alla base di questa prospettiva, vi sono due aspetti fondamentali del 
Cristianesimo: Carità e Libertà, considerate come due facce della stessa medaglia, 
in quanto la prima rappresenta la premessa naturale della seconda. La Libertà, 
quindi, va vista come il segno dell’amore di Dio per le sue creature.

La Rerum Novarum evidenzia la preminenza della persona rispetto allo Stato 
e alla società civile, attribuendo a essa diritti inalienabili. Tra questi, spicca il di-
ritto alla proprietà privata, che, tuttavia, è concepito come un bene da esercitare 
non in senso esclusivamente personale, bensì in una prospettiva di condivisio-
ne. L’enciclica sottolinea l’importanza di considerare i beni posseduti non come 
meri patrimoni individuali, ma come risorse da destinare alle necessità comu-
ni. In questo contesto, emerge la responsabilità di ciascun individuo nel mettere  
a disposizione i propri beni per il bene collettivo, contribuendo così alla costru-
zione di una società solidale e orientata al bene comune. A tal proposito, l’enciclica 
riveste un’importanza particolare nei confronti della famiglia: 

la famiglia, ovvero la società domestica, è società piccola, ma vera, e anteriore 
ad ogni civile società; perciò con diritti e doveri indipendenti dallo Stato13. 

Basandosi su queste osservazioni, si evidenzia la posizione centrale del principio 
di sussidiarietà nella Rerum Novarum, atto a salvaguardare i diritti naturali delle 
persone e delle loro aggregazioni sociali, con particolare attenzione alla famiglia14 
come prima e fondamentale istituzione.

Nel 1931, ricorrendo il 40° anniversario della Rerum Novarum, Pio XI ri-
prende nella Quadrigesimo Anno il concetto di sussidiarietà concentrandosi mag-
giormente sul fatto che se Leone XIII enfatizzò fortemente l’intervento attivo dello 
Stato, con la Quadrigesimo Anno si preferì, invece, affermare un generico dovere 
di non interferenza, stabilendo in tal modo limiti precisi all’intervento statale15. 

12  Cfr. Leone XIII, Rerum Novarum, Acta Leonis XIII, 11 (15 maggio 1891), n. 28.
13  Ivi, n. 9.
14  P. Donati e I. Colozzi, La sussidiarietà, Roma, Carocci, 2055.
15  Cfr. Pio XI, Quadrigesimo anno, AAS 23 (15 maggio 1931), 80.



114 Rosi Carmisciano

Inoltre, questa differenza può essere compresa considerando il contesto storico: 
mentre Leone XIII si concentrò sulla risposta alle contraddizioni sociali emerse  
dai processi economici postindustriali, Pio XI scrisse durante un periodo in cui lo 
Stato nazionale, completando il processo di accentramento dei poteri, assumeva 
un carattere invasivo e minaccioso nei confronti degli individui e della società  
civile16.

L’Enciclica si focalizza, altresì, sul tema della giustizia sociale, legata a un 
concetto di equità distributiva e delimita in modo chiaro e categorico i confini 
dell’intervento pubblico, sottolineando che non è lecito privare gli individui di ciò 
che possono compiere con le proprie forze e industrie per affidarlo alla comunità. 
Così come è ingiusto trasferire a una società più grande e elevata ciò che può esse-
re realizzato dalle comunità più piccole e inferiori. Questa azione rappresenta un 
grave danno e una distorsione dell’ordine corretto della società, poiché l’obiettivo 
naturale di qualsiasi intervento della società stessa è quello di assistere in modo 
supplementare le membra del corpo sociale, non di distruggerle o assorbirle.

Oltre alle differenze legate al contesto storico, i due documenti presentano 
elementi significativamente omogenei. In linea con il personalismo di matrice cat-
tolica e la tradizione tomista, sia la Rerum Novarum che la Quadragesimo Anno 
affermarono il primato etico e la precedenza storica della persona umana rispetto 
all’organizzazione statale. Inoltre, entrambi i documenti, pur con sfumature diffe-
renti, manifestarono preoccupazione nei confronti di un potere politico che ris-
chiava di diventare invasivo, cercando di preservare spazi e ruoli significativi per 
l’individuo e i corpi sociali intermedi.

La Dottrina sociale della Chiesa, in realtà, sembra orientata verso la promo-
zione di un modello socio-economico specifico, rappresentato dalla ricerca di una 
“terza via”17, fondamentale per il progetto politico cattolico nel gestire i conflitti 
sociali, che mira a evitare derive individualiste o collettiviste. In questo contesto, la 
sussidiarietà emerge come uno strumento fondamentale per conferire basi solide 
a un potere politico che riconosce le persone e le istituzioni sociali e che sia capace 
di fornire risposte concrete alle sfide della modernità.

I successori di Pio XI confermano l’importanza del principio della 
sussidiarietà, seppur senza apportare significativi contributi alla sua formulazione 
teorica. Pio XII riconosce la validità di questo principio per la vita sociale in tutti 
i suoi aspetti, mentre Giovanni XXIII si rifà direttamente agli insegnamenti del-
la Quadragesimo Anno18. Tuttavia, non si limita a ciò e introduce nuove e ampie 
indicazioni riguardo alle concrete applicazioni della sussidiarietà, soprattutto nel  

16  Cfr. A. D’atena, La sussidiarietà tra valori e regole, in «Rappresentanza, rappresentatività, 
sindacato in azienda e altri studi – Studi in onore di Mario Grandi», Padova, 2005.

17  Cfr. M. Novak, Modernità della Dottrina sociale della Chiesa cattolica, in «Atlantide» 2006, 
n. 24.

18  Cfr. Giovanni XXIII, Mater et Magistra, AAS 53 (15 maggio 1961).



115La sussidiarietà nella dottrina sociale della Chiesa…

contesto economico. In un momento successivo, con l’enciclica Pacem in Terris, 
Giovanni XXIII sottolinea le implicazioni della sussidiarietà nei rapporti tra i po-
teri pubblici delle singole comunità politiche e quelli della comunità mondiale19; 
compiendo una ripresa ed estensione del principio di sussidiarietà alle relazioni 
internazionali20. In generale, nella visione organicistica della Chiesa, 

ciascuna istituzione svolge una funzione sussidiaria rispetto all’organismo in-
feriore: svolge solo quei compiti che l’organismo inferiore non è in grado di 
assolvere, e tende a potenziare la sua capacità di autogoverno21.

Ancora più rari sono gli espliciti riferimenti al principio di sussidiarietà 
nel magistero di Paolo VI. Egli affronta la questione in due passi, uno all’interno 
dell’enciclica Populorum Progressio22 e l’altro nella lettera apostolica Octogesima 
Adveniens23. In entrambi i casi, il Pontefice sottolinea la necessità e l’importanza 
dell’azione dei corpi intermedi per il bene comune, facendo riferimento agli in-
segnamenti dei suoi predecessori e del Concilio. Pur senza approfondire ulterior-
mente il principio durante il suo pontificato, Paolo VI richiama espressamente la 
sussidiarietà in vari documenti della Santa Sede, emanati da diverse istituzioni 
ecclesiastiche, come la Commissione per le comunicazioni sociali24, la Congrega-
zione per l’educazione cattolica25, il Consiglio Corunum e la Commissione Iustitia 
et Pax. Quest’ultima, in particolare, affronta il principio in modo approfondito, 
evidenziando la resistenza alla centralizzazione autoritaria dall’alto e sottolinean-
do le responsabilità proprie delle comunità intermedie, non considerate come una 
concessione del potere politico. Ciò assicura l’autonomia e la libertà delle persone, 
delle famiglie e delle associazioni, che non devono essere oppresse ma piuttosto 
sostenute, favorite e protette attraverso il principio di sussidiarietà. Quest’ultimo 
mira ad assistere il dinamismo di libertà, a facilitare tale dinamismo e a creare 
condizioni generali che lo promuovano all’interno della solidarietà. In definitiva, 
la sussidiarietà si propone di aiutare attivamente le persone e i gruppi intermedi 
affinché possano esprimere il loro centro di coesione e di vita26.

19  Cfr. Giovanni XXIII, Pacem in Terris, AAS 55 (11 aprile 1963), 6.
20  Ivi, n. 74.
21  Cfr. P. Barucci e A. Magliulo, L’insegnamento economico e sociale della Chiesa (1891-1991), 

Milano, Mondadori, 1996, pp. 80, 113, 149.
22  Cfr. Paolo VI, Populorum Progressio, AAS 59 (26 marzo 1967), n. 33.
23  Cfr. Paolo VI, Octogesima adveniens, AAS 63 (14 maggio 1971), n. 46.
24  Pontificio consiglio delle Comunicazioni Sociali, Communio et progressio, Istruzione pasto-

rale sugli strumenti della comunicazione sociale, in Enchirion Vaticanum vol. IV, Bologna, Dehoniane, 
1993, p. 333.

25  Congregazione per l’educazione cattolica, La scuola cattolica, in Enchiridion Vaticanum, cit., 
527.

26  Commissione pontificia Giustizia e Pace, Self-reliance: contare sulle proprie forze, in Enchi-
ridion Vaticanum, cit. p. 766.



116 Rosi Carmisciano

Con Giovanni Paolo II, al contrario, il principio di sussidiarietà si confi-
gura come un tema ricorrente sia nel suo insegnamento scritto e verbale sia nei  
documenti emanati dalla Santa Sede. Pur mantenendosi all’interno delle linee del-
le precedenti dichiarazioni, le enunciazioni di Giovanni Paolo II presentano nuovi 
accenti e una certa originalità nel loro sviluppo. Già nella sua esortazione aposto-
lica del 1981, la Familiaris consortio, il Pontefice ricorda che, in virtù del principio 
di sussidiarietà, 

lo Stato non può né deve sottrarre alle famiglie quei compiti che esse possano 
egualmente svolgere bene da sole o liberamente associate, ma positivamente 
favorire e sollecitare al massimo l’iniziativa responsabile delle famiglie27. 

Giovanni Paolo II interviene direttamente attraverso l’enciclica Centesimus Annus, 
sottolineando inizialmente, in relazione a «una visione giusta della società», che 
secondo la 

Rerum Novarum e l’intera Dottrina sociale della Chiesa, la socialità dell’uomo 
non si limita allo Stato, ma si realizza attraverso diversi gruppi intermedi, par-
tendo dalla famiglia fino a raggiungere gruppi economici, sociali, politici e cul-
turali che, derivando dalla stessa natura umana, possiedono la propria autono-
mia all’interno del bene comune28. 

Di conseguenza, in tutti i contesti, è imperativo rispettare il principio di sussidiarietà; 
una società di ordine superiore non dovrebbe interferire nella vita interna di una 
società di ordine inferiore, privandola delle sue competenze, ma dovrebbe invece 
sostenerla in caso di necessità e agevolarla nel coordinare la sua azione con quella 
delle altre componenti sociali, il tutto nell’ottica del bene comune.

In altri termini, per la Centesimus annus, una corretta applicazione del prin-
cipio di sussidiarietà se da una parte esige il riconoscimento dell’autonomia e della 
libertà di iniziativa, dall’altra non implica affatto l’ognuno per sé, come oggi è facil-
mente inteso, in quanto il bene comune richiede che ogni cittadino e ogni società 
dia il proprio apporto per realizzarlo.

Infine, Benedetto XVI non si è limitato a richiamare e confermare gli in-
segnamenti dei suoi predecessori, ma ha fornito una sintesi originale ed efficace, 
che merita di essere riportata integralmente: 

Lo Stato che vuole provvedere a tutto, che assorbe tutto in sé, diventa in defi-
nitiva un’istanza burocratica che non può assicurare l’essenziale di cui l’uomo 
sofferente – ogni uomo – ha bisogno: l’amorevole dedizione personale. Non 
uno Stato che regoli e domini tutto è ciò che ci occorre, ma invece uno Stato che 
generosamente riconosca e sostenga, nella linea del principio di sussidiarietà, 

27  Cfr. Giovanni Paolo II, Familiaris consortio, AAS 74, 1981, n. 37, 45.
28  Cfr. Giovanni Paolo II, Centesimus annus, AAS 83 (1 maggio1991), n. 13, 48.



117La sussidiarietà nella dottrina sociale della Chiesa…

le iniziative che sorgono dalle diverse forze sociali e uniscono spontaneità  
e vicinanza agli uomini bisognosi di aiuto29.

3.	 ALL’INSEGNA DELLE SFIDE SOCIALI

La sussidiarietà non solo occupa una posizione centrale nella Dottrina sociale del-
la Chiesa, ma rappresenta una svolta nel panorama del pensiero politico, econo-
mico e giuridico dell’Occidente; contribuendo alla formazione e alla crescita di 
iniziative varie, sviluppatesi dalla base per rispondere alle esigenze della comunità, 
e spaziando dall’associazionismo laico alla proliferazione di interventi nel settore 
sanitario. Sebbene originario da una prospettiva cristiana, il principio mira però  
a delineare un quadro del rapporto tra Stato e società che sia universalmente uma-
no e non limitato agli individui di fede, ma applicabile a tutti.

Don Luigi Giussani, attraverso una rilettura originale delle categorie del re-
alismo cristiano, ha reinterpretato il concetto di sussidiarietà introducendo la no-
zione di “esperienza elementare”30. Quest’ultima rappresenta l’insieme di esigen-
ze fondamentali che costituiscono il cuore di ogni individuo, la sua dimensione 
interiore. Su questo fondamento si radica il valore universale della sussidiarietà, 
evidenziata come un criterio robusto per affrontare le sfide sociali, politiche ed 
economiche. Tale approccio fornisce un fondamento essenziale alla libertà indivi-
duale e preserva il bene comune dal relativismo delle convenzioni.

La crescente consapevolezza della dimensione sociale dello sviluppo ha ca-
talizzato l’attenzione verso questioni cruciali come la crescente povertà e la disu-
guaglianza, che sono state aggravate dallo scoppio della pandemia da Covid-19. 
Quindi l’applicazione della sussidiarietà all’ambito dello sviluppo sociale rivela 
come una cultura basata su questo principio possa concorrere al miglioramen-
to del benessere collettivo. A tal proposito emergono chiaramente i legami tra il 
senso di apertura e la fiducia individuale, la partecipazione alle attività sussidia-
rie e lo sviluppo sociale complessivo. Di conseguenza, l’attenzione crescente verso 
le implicazioni sociali delle recenti crisi ha sollevato molteplici interrogativi su 
come adattare i sistemi di protezione sociale dei vari Stati europei. L’importanza 
dell’intervento dello Stato sta ritornando ad essere centrale; infatti numerose ri-
cerche31 dimostrano che non ha senso contrapporre lo Stato sociale alla crescita 
economica, al contrario, è proprio lo Stato sociale che contribuisce a promuove-
re la stessa crescita economica. Infatti, le spese sociali sono risultate cruciali non 
solo nel ridurre le disuguaglianze, ma anche nel favorire lo sviluppo economico, 
attraverso un investimento massiccio e relativamente equo in settori chiave come  

29  Cfr. Benedetto XVI, Deus caritas est, AAS 98 (25 dicembre 2005), n. 28.
30  L. Giussani, Il senso religioso, Milano, Rizzoli, 2003.
31  P.H. Lindert, Spesa sociale e crescita, Milano, Università Bocconi, 2007.



118 Rosi Carmisciano

istruzione, salute, trasporti, infrastrutture pubbliche e redditi di sostegno, necessa-
ri per affrontare l’invecchiamento della popolazione, nel caso delle pensioni, e per 
stabilizzare l’economia e la società durante le recessioni attraverso i sussidi di disoc-
cupazione32. La sinergia positiva tra attori e istituzioni a ogni livello rappresenta il 
fulcro della cultura sussidiaria, la quale sottolinea il primato e la dignità di ciascun 
individuo, valorizzando il contributo dei soggetti istituzionali e sociali più vicini 
alla persona. Il principio può essere interpretato sia verticalmente, inteso come 
delega verso le istituzioni territoriali più vicine, sia orizzontalmente, enfatizzando 
il ruolo cruciale dei gruppi intermedi nella costruzione del bene comune, un ru-
olo che lo Stato deve sostenere senza sostituirsi ad essi. Tuttavia, con l’evoluzione 
delle strutture statali e dei sistemi di assistenza sociale, il concetto ha assunto un 
significato più ampio, identificando una serie di processi, chiamati sussidiari, che 
derivano spontaneamente dal territorio e dall’organizzazione libera delle persone. 
In questo modo, il principio di sussidiarietà, ancorato alle sue radici antropologi-
che e politiche che promuovono la libertà e valorizzano le istituzioni intermedie, 
si evolve in una prospettiva sistemica che alimenta la sostenibilità sociale33. Con 
l’evoluzione della società, il principio di sussidiarietà assume un ruolo più ampio 
e diversificato, diventando il fulcro di un approccio al policy-making adattativo34. 
Tale approccio consente di agire in modo flessibile, tenendo conto della varietà 
delle esigenze e delle dinamiche socio-economiche a livello territoriale. Ragion 
per cui è proprio in questo contesto dinamico, imprevedibile e multiforme che 
si pone la sfida dello sviluppo sociale e della promozione del bene comune. Per-
tanto, diventa essenziale sviluppare e mettere in atto una capacità di adattamen-
to e una predisposizione alla flessibilità, in grado di individuare prontamente le 
trasformazioni nel tessuto sociale e l’emergere dei nuovi bisogni, nonché generare 
risposte innovative che integrino il cambiamento. In questo scenario il paradigma 
del policy-making adattativo, partendo dal riconoscimento dell’irriducibile incer-
tezza che caratterizza la governance dei sistemi sociali, emerge come una rispo-
sta efficace. Sottolineando l’importanza dell’adattamento rispetto alla normazione  
e alla previsione, esso diviene fondamentale per la promozione del benessere sociale  
e territoriale.

Abstract: L’articolo esamina le radici e l’evoluzione del principio di sussidiarietà, risalendo a San 
Tommaso e alla sua dottrina sulla fondazione cristiana della città e sottolineando la necessità di 
un ordinamento religiosamente ispirato basato sulla dignità umana e sulla solidarietà tra i po-
poli. Questa formulazione sintetica, riemersa durante la rinascita del tomismo nella prima metà 
dell’Ottocento, si sviluppò ulteriormente nel fervore del dibattito che si aprì dopo il 1870 sulle 
relazioni tra Stato e Chiesa, evidenziato anche nell’enciclica di Leone XIII, la Rerum Novarum. Nel 

32  T. Piketty, Una breve storia dell’uguaglianza, Milano, La nave di Teseo, 2021.
33  J. Rifkin, Il sogno europeo, Milano, Mondadori, 2004.
34  Cfr. A. Sen, La libertà individuale come impegno sociale, Bari, Laterza, 1997.



119La sussidiarietà nella dottrina sociale della Chiesa…

corso dei secoli, il principio di sussidiarietà ha costantemente plasmato il sorgere e lo sviluppo di 
varie iniziative per rispondere alle esigenze della comunità, spaziando dal laicato associative alla 
creazione di opere sociali. Il rivelato radicamento mostra come la sussidiarietà derivi dai soggetti 
attivi nella sfera sociale, trasformandosi in un principio organizzativo che ruota attorno al concet-
to di persona. In effetti, è l’individuo singolo a essere dotato della capacità intellettuale e morale di 
discernere il bene comune.

Keywords: sussidiarietà, solidarietà, giustizia distributiva, bene comune, dottrina sociale.




