
Rok XXXV 2025 nr 3 (171) s. 87-114

Oreste Bazzichi*

VERSO UN NUOVO SISTEMA SOCIO-ECONOMICO: 
ISPIRAZIONI E PROSPETTIVE

TOWARDS A NEW SOCIO-ECONOMIC SYSTEM:  
INSPIRATIONS AND PERSPECTIVES

Abstract: This essay introduces an alternative economic model known as EFCC (Franciscan Eco-
nomy, Civil Economy, Economy of Communion), which brings together four ethical-economic 
traditions: the Franciscan economy, Genovesi’s civil economy, the Economy of Communion pro-
moted by the Focolare Movement, and the Catholic Church’s social doctrine (DSC). Grounded 
in a theoretical reflection on shared principles – such as the centrality of the person, reciprocity, 
trust, and social justice – the essay outlines a systemic proposal that bridges theory and practice. 
The EFCC-DSC model is structured arounfour operational domains (enterprise, finance, welfare, 
education) and is based on mechanisms already tested in specific historical and local contexts. The 
essay concludes with a critical comparison between EFCC-DSC and other contemporary alterna-
tive economic models, highlighting both convergences and divergences.

Keywords: economy, economic model, economics, ethical and economic traditions, economic me-
chanisms.

PREMESSA

Se non facciamo un po’ di chiarezza nei concetti e nei termini, è inutile dibattere 
sulle periodiche cause delle crisi economiche e finanziarie, sulla finanza etica, sul 
capitale umano, sulla giustizia sociale, sulla ricerca di un nuovo paradigma. Se 
a monte non precisiamo che la dignità umana ha valore e conseguenze solo dal 
riconoscimento che l’essere umano è una creatura voluta da Dio “a sua immagine 
e somiglianza”; un’affermazione questa ricca di significati, tra cui: che ogni essere 
umano è un riflesso degli attributi di Dio, dal valore intrinseco della nostra dignità, 

* Oreste Bazzichi – Pontificia Facoltà teologica San Bonaventura-Seraphicum; oreste.bazzi-
chi@virgilio.it; Fabio Reali – Istituto Universitario “Sophia”; fabioreali@me.com.



88 Oreste Bazzichi

alla capacità di pensare, ragionare, discernere tra bene e male; dalla facoltà di  
creare e inventare, alla determinazione di volere o non volere; dall’essere figli dello 
stesso Padre, all’essere progettati per l’alterità e la relazione.

Se, invece, la “cultura egemone” considera l’essere umano una evoluzione na-
turale di un microbo o batterio, che è giunto ad essere un animale intelligente, il 
suo valore ha un’altra fattura e quindi pensare le scienze – in particolare l’economia 
e la finanza – intrinsecamente etiche, diventa un’illusione. Se non si conoscono 
le cause prime di certi problemi e comportamenti, resta insormontabile trovare 
soluzioni comuni. Se poi si pensa di formulare proposte, che si fondino su dettami 
ritenuti certi, come combattere un certo “individualismo metodologico”, un “sog-
gettivismo economico”, una “finanza che sfrutta e depreda” o “un’economia che uc-
cide”, siamo fuori strada, perché non è la cattiva distribuzione delle ricchezze o lo 
strumento economico in sé che uccide e depreda, ma è soprattutto l’uomo che usa 
male lo strumento (per egoismo, per avidità, per indifferenza), creando l’illecita 
ripartizione delle ricchezze; sono “le strutture di peccato”. Scrive a tale proposito 
Giovanni Paolo II nell’enciclica Sollicitudo rei socialis (1987):

Occorre poi tener conto del fatto che, in molti casi, le difficoltà derivano da 
strutture e da meccanismi che hanno ormai assunto una certa consistenza  
o consistono in vere e proprie «strutture di peccato», come le ha chiamate il 
mio predecessore Paolo VI1. Esse si radicano nel peccato personale e si conso-
lidano con il tempo, diventando parte di una cultura, di un modo di pensare  
e di agire. Superarle richiede una conversione profonda, sia personale che co-
munitaria (n. 36).

Questo pensiero invita a riconoscere che il peccato non è solo un atto indi-
viduale, ma può diventare sistema, mentalità, abitudine sociale. Ecco perché la 
Chiesa parla di solidarietà come antidoto: solo un impegno comune, radicato nel 
Vangelo, può smantellare queste strutture che generano ingiustizia e sofferenza.

Collegare il pensiero sulle strutture di peccato all’attualità è come accendere 
un faro sulle dinamiche invisibili che alimentano molte ingiustizie contemporanee.

Papa Francesco, nella Giornata Mondiale della Pace 2025, ha ripreso proprio 
questo concetto, denunciando le strutture che perpetuano disuguaglianze e con-
flitti. Ha parlato di: debito estero e debito ecologico come strumenti di controllo 
che soffocano i Paesi più poveri; industria militare e disinformazione come mecca-
nismi che alimentano la paura e impediscono il dialogo; trattamento disumano dei 
migranti, corruzione sistemica e sfruttamento delle risorse naturali come espres-
sioni moderne di peccato sociale.

1  Cfr. Enciclica Populorum progressio (1967), n. 47: questa è la frase più vicina al concetto: 
“Le istituzioni, le strutture economiche, sociali e politiche che si oppongono al progresso dei popoli 
devono essere cambiate”. Qui si intravede l’idea che il peccato può essere incorporato nelle strutture.



89Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

Questi fenomeni non sono solo il frutto di scelte individuali, ma si consolida-
no in sistemi culturali, economici e politici che rendono difficile il cambiamento. 
Esattamente come diceva San Giovanni Paolo II: il peccato personale può  
diventare struttura, e per smantellarla serve una conversione profonda, personale 
e collettiva.

In questo contesto, il Papa invita a costruire una nuova architettura finanzia-
ria globale, fondata sulla solidarietà e sulla giustizia. Non basta la compassione: 
serve un cambiamento radicale delle logiche che governano il mondo. Ma, anzitut-
to, deve cambiare l’uomo. E’ ingenuo pensare che basti cambiare strutture e stru-
menti per risolvere i problemi, che hanno bisogno di poggiare su basi nuove per 
giungere alla combinazione tra sostenibilità e logica contributiva e un rinnovato 
rapporto tra economia e società.

INTRODUZIONE

Il sistema economico è un insieme di istituzioni e meccanismi attraverso i qua-
li vengono prodotti, distribuiti e consumati beni e servizi. Esso deve affrontare 
scelte fondamentali come cosa produrre, come produrre e per chi produrre, non-
ché problemi legati alla scarsità delle risorse e alla distribuzione della ricchezza. 
Il modello economico è diverso dal sistema economico e per questo è necessario 
distinguere. Il sistema economico è l’applicazione storica di un modello in un dato 
contesto, comprendente istituzioni, normative e attori reali. Il modello economi-
co, invece, è una struttura teorica, che descrive il funzionamento dell’economia 
(produzione, consumo, scambi), integrando la base con valori culturali, giustizia 
sociale, partecipazione. Riconosce la centralità della persona e delle relazioni. 

Oggi abbiamo dal patrimonio culturale tre tipi di sistema economico. 
Il capitalismo, che si basa sulla proprietà privata e sul profitto privato; è detto 

anche economia di mercato, economia d’impresa o semplicemente economia libe-
ra in cui le risorse possono essere utilizzate in base all’operare del libero mercato2.

L’economia collettivista o pianificata, è un sistema economico in cui le fun-
zioni basilari dell’allocazione delle risorse, come le stesse decisioni, sono svolte  
e adottate da un processo e da un organo amministrativo centralizzato.

L’economia mista, modello prevalente nei sistemi democratici, contiene ele-
menti sia dell’impresa privata, sia di quella pubblica, nascendo dall’esigenza di 
conciliare efficienza economica con equità sociale. Di fatto, virtualmente, special-
mente in Occidente, tutte le economie sono in qualche misura “miste”, nel senso 
che sia nell’economia socialista che in quelle capitalistiche si notano rispettiva-
mente forme di imprese private o pubbliche.

2  Cfr. Giovanni Paolo II, Centesimus annus (1991), n. 42.



90 Oreste Bazzichi

Le prime due concezioni sono antitetiche: la tradizione liberista (individu-
alismo) è caratterizzata dalla centralità del mercato e del profitto, dalla funzio-
ne eticamente neutrale dell’impresa,, dal rigido scambio di equivalenti, dalla  
deregulatione dal laissez faire; mentre la tradizione collettivista è caratterizzata da 
un mercato disumanizzante (sopraffazione del più forte sul debole), dall’impresa 
anti-sociale, dallo statalismo, dalla logica antagonista (conflittualità) e dal momen-
to della redistribuzione.

Danno vita, cioè, a due traiettorie economiche: capitalismo e socialismo di 
mercato. L’Europa e il mondo post-sovietico, soprattutto dopo la simbolica caduta 
del “muro” di Berlino (9 novembre 1989), hanno seguito sentieri differenti nella 
costruzione dei propri sistemi economici. Possiamo distinguere due grandi ver-
santi.

A.	 IL CAPITALISMO EUROPEO: DALLE VARIETÀ NAZIONALI 
ALLA RESILIENZA SOCIALE.

L’Europa occidentale ha sviluppato diverse forme di capitalismo, con un’ampia 
varietà di modelli:

Modello Mediterraneo: Italia, Spagna, Grecia, Portogallo, dove si registra uno 
Stato debole, un welfare familistico e elevata informalità economica. Il modello 
specifico proposto dall’Italia si differenzia da quello francese – e per questo non ca-
talogabile in quest’area – incentrato su una forte regolazione statale dell’economia 
sociale, e da quello tedesco, fondato sull’ordoliberalismo e sull’economia sociale 
di mercato. In sostanza, le caratteristiche principali del capitalismo mediterraneo 
sono: Stato e famiglia come regolatori centrali (la famiglia funge da ammortizzato-
re sociale); economia densamente regolata, ma con bassa capacità amministrativa; 
sistema produttivo frammentato, con prevalenza di PMI, bassa innovazione, eco-
nomia sommersa; Welfare debole, con riformismo incompleto e forte ruolo della 
concertazione sociale; occupazione precaria e flessibilità non volontaria. Queste 
criticità comportano: bassa competitività internazionale; disuguaglianze territo-
riali (soprattutto tra Nord e Sud Italia); spesa pubblica inefficiente e tagli lineari in 
nome dell’austerity; debole capacità di ridurre povertà e disparità di reddito.

L’Italia prospetta essenzialmente un “terzo spazio”, dove lo Stato coordina, la 
società civile co-progetta, e l’economia produce valore sociale, in una logica col-
laborativa. Nella fase attuale di trasformazioni sociali ed economiche, l’Italia si 
trova stretta tra le rigidità del capitalismo mediterraneo e le promesse mai piena-
mente realizzate del socialismo di mercato. La crisi della rappresentanza politica, 
l’erosione della coesione territoriale, e la fragilità del welfare inducono a ripensare 
i fondamenti etico-politici del modello di sviluppo. Occorre ricostruire una visio-
ne che non sia solo tecnica o gestionale, ma che incarni valori condivisi e generi 
legittimità democratica. Al di là delle radici culturali e costituzionali, l’Italia, con 



91Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

la sua storia di cooperazione, pluralismo e tensione etica, può diventare un labo-
ratorio europeo di democrazia comunitaria. Il modello proposto non è una sintesi  
astratta, ma una visione operativa che integra valori, istituzioni e pratiche. In un 
tempo di polarizzazioni e crisi sistemiche, la costruzione di un patto etico-politico 
fondato su partecipazione, reciprocità, solidarietà, sussidiarietà e sviluppo può 
rappresentare una via italiana alla giustizia sociale e alla sostenibilità.

In sostanza, le caratteristiche principali del capitalismo mediterraneo sono: 
Stato e famiglia come regolatori centrali (la famiglia funge da ammortizzatore 
sociale); economia densamente regolata, ma con bassa capacità amministrativa; 
sistema produttivo frammentato, con prevalenza di PMI, bassa innovazione, eco-
nomia sommersa; Welfare debole, con riformismo incompleto e forte ruolo della 
concertazione sociale; occupazione precaria e flessibilità non volontaria. Queste 
criticità comportano: bassa competitività internazionale; disuguaglianze territo-
riali (soprattutto tra Nord e Sud Italia); spesa pubblica inefficiente e tagli lineari in 
nome dell’austerity; debole capacità di ridurre povertà e disparità di reddito.

Modello Continentale: Germania, Belgio, Olanda, con un capitalismo coordi-
nato, forte ruolo dello Stato sociale e delle parti sociali. In particolare, la Germania 
genera uno specifico modello tedesco, chiamato Ordoliberalismo (mercato regola-
to da norme etiche e giuridiche), accompagnato da un Federalismo solidale (Län-
der come protagonisti della coesione territoriale) e da un modello di economia 
sociale di mercato (equilibrio tra concorrenza e protezione sociale). 

Modello socialdemocratico nordico: Svezia, Norvegia, Danimarca, Finlandia, 
in cui la socialdemocrazia di mercato, tassazione alta, servizi pubblici universali 
fa la differenza. Se i punti di forza si riscontrano nell’elevata inclusione sociale, 
nell’uguaglianza, nello Stato pro-attivo, nella transizione ecologica, negli investi-
menti in educazione, innovazione e welfare verde, le sfide però restano: i costi 
elevati e dipendenza da consenso democratico.

Modello sociale francese: ponte tra Mediterraneo e Continentale, con tratti 
statalisti e universalistici. Caratteristiche: forte ruolo dello Stato come regolatore 
e investitore, CES (Conseil économique et social) come spazio di dialogo tra parti 
sociali, modello mutualistico e cooperativo radicato nella storia repubblicana.

Questi modelli si distinguono per il ruolo dello Stato, il peso delle famiglie, la 
struttura del welfare e la governance economica.

B.	 IL SOCIALISMO DI MERCATO 

Potremmo chiamarlo anche esperimenti e metamorfosi post-socialiste, dove le 
implicazioni etiche comportano: proprietà collettiva o cooperativa, distribuzione 
del profitto, autogestione e concorrenza regolata, che cerca di bilanciare efficienza 
e profitto, evitando la logica del profitto ad ogni costo profitto. Mentre le impli-
cazioni politiche riguardano il decentramento regionale, ruolo dello Stato come  



92 Oreste Bazzichi

garante, pianificazione strategica secondo obiettivi collettivi, rischio di squilibri 
regionali.

	▶ Jugoslavia (oggi frammentata): introdusse l’autogestione e un mercato socialista 
decentrato. Dopo lo sfaldamento:
•	 Slovenia ha abbracciato il capitalismo europeo.
•	 Serbia, Croazia, Bosnia e altri vivono transizioni disuguali.
	▶ Cina: ha coniugato mercato e controllo statale con grande efficacia economica, 
pur mantenendo una struttura autoritaria.
	▶ Russia: da economia pianificata a capitalismo oligarchico, con forti disugua-
glianze e concentrazione del potere economico.

Per quanto riguarda la zona geo-economica ex jugoslava, le sfide riguardano 
il controllo politico e le disuguaglianze crescenti, nonché gli impatti ambientali 
ancora significativi. Le prospettive sono sostenibili sul piano industriale, ma fragili 
sul piano sociale e democratico.

Per quanto concerne il socialismo di mercato cinese, i punti di forza consisto-
no nella capacità di pianificazione strategica e negli investimenti massicci in ener-
gie rinnovabili e infrastrutture. Le sfide che si trova da affrontare sono il controllo 
politico, le crescenti disuguaglianze e l’impatto ambientale. La prospettiva futura 
palesa grande sviluppo sul piano industriale, ma grande fragilità sul piano sociale 
e democratico.

Il capitalismo oligarchico russo può contare nel controllo statale su settori 
strategici, ma deve affrontare elevate disuguaglianze, bassa trasparenza, scarsa at-
tenzione ambientale. La prospettiva non è delle migliori, dovendo affrontare signi-
ficativi problemi sociali e ecologici.

In sintesi: mentre il capitalismo europeo ha evoluto forme stabili e pluraliste, 
il socialismo di mercato ha prodotto risultati divergenti – dalla potenza industriale 
cinese all’oligarchia russa, passando per le fragili transizioni balcaniche. Entrambi 
i modelli interrogano il rapporto fra efficienza economica, equità sociale e gover-
nance politica.

Per questo si è pensato che un sistema ad economia misto, in teoria, avrebbe 
dovuto equilibrare efficienza e giustizia sociale, ma nella pratica manifesta spesso: 
disfunzioni istituzionali, come burocrazia inefficiente o corruzione; polarizzazio-
ne economica, dove il capitale privato prende il sopravvento e il welfare pubblico si 
indebolisce; riduzione dell’eticità del mercato; contraddizioni di fondo, ad esempio 
il tentativo di conciliare profitto e bene comune senza una visione etica chiara. 

Da qui nasce la spinta verso modelli alternativi, più etici e orientati alla per-
sona. D’altra parte, l’attuale sistema economico globale, dominato da logiche di 
massimizzazione del profitto e crescita illimitata, mostra ormai da diversi decenni 
di non essere più capace di rispondere alle esigenze di un mercato globale sempre 
più selvaggio e sregolata, palesando segni di crisi strutturale: disuguaglianze cre-
scenti, degrado ambientale, alienazione sociale. In questo contesto, dagli ultimi tre  



93Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

decenni del secolo scorso, si è reso urgente, nella storia del pensiero economico, 
riscoprire scuole di pensiero o visioni filosofiche e normative, che hanno ispirato  
modelli socio-economici o pratiche economiche successive, improntate sulla 
centralità della persona, sulla reciprocità sulla comunità e sul bene comune.

Rivisitare questi orientamenti morali del passato, che hanno influenzato i tre 
sistemi economici, di cui sopra, sposta l’analisi su come interpretare la realtà, in-
troducendo un nuovo paradigma. 

Il presente saggio intende riscoprire e integrare nel sistema economico glo-
bale la visione filosofica di queste tre tradizioni socio-economiche – francescana, 
civile e di comunione, inglobate nella dottrina sociale della Chiesa (ECCF-DSC) –  
per delineare un cambio di paradigma sistemico.

1.	 L’ECONOMIA ETICO-SOCIALE FRANCESCANA3

È un approccio etico e spirituale all’economia, iniziato nel XIII secolo con il Canti-
co delle creature di san Francesco – inno alla fraternità cosmica e alla centralità del-
la persona, che, unendo ecologia integrale, dignità del lavoro e solidarietà sociale, 
germoglia anche nel cuore dell’economia – sviluppato dai suoi discepoli come San 
Bonaventura, Pietro di Giovanni Olivi, Giovanni Duns Scoto, Astesano di Asti, 
San Bernardino da Siena, Luca Pacioli e molti altri studiosi francescani. Si basa 
sulla logica del dono, sulla reciprocità, sulla produttività del denaro, sulla giusti-
zia nel prezzo, e sulla solidarietà comunitaria. Ha avuto applicazioni concrete nei 
Monti di Pietà – prodromi delle Casse di Risparmio e delle forme di mediocredito 
cooperativo, nonché nei Monti frumentari – istituzioni di microcredito, nate per 
prestare grano ai contadini per la semina; in entrambi i comparti la restituzione 
avveniva con un piccolo interesse per combattere l’usura e favorire lo sviluppo 
economico e la solidarietà comunitaria e rurale.

Si costituisce una vera scuola francescana, che passa dall’agostinismo me-
dievale, che per i più comportava la sottomissione della “città dell’uomo” alla “città 
di Dio”, ella quale i due poteri (temporale e spirituale) rappresentati dal papa co-
stituivano un autentico remedium peccati concupiscientiae, cui è da ricondurre  
il discorso sulle istituzioni politiche e sociali come argine contro la volontà do-
minatoria e possessiva, che abita in ogni persona. Nella prospettiva agostiniana 
la lotta non è tra bene e bene, ma tra bene (civitas Dei) e male (civitas diaboli) nel 
senso che la cupiditas, insita in ogni essere umano, esige un filtro che ne attenui  

3  Per una visione complessiva, cfr. O Bazzichi, La Dottrina economica della Scolastica francesca-
na, “Miscellanea Francescana” 2003, n. 3-4, p. 631-643; Idem, Appunti sull’etica economica della Scuola 
francescana, “Acta Philosophica” 2012, n. 1, p. 15-40; Idem, Etica economica da Olivi a Bernardino: sen-
tieri poco conosciuti tra storia, filosofia ed economia, “Antonianum” 2023, n. 1, p. 39-64; Idem, Lessici ana-
gogici del pensiero socio-economico della Scuola francescana, “Studi Francescani” 2025, n. 1, p. 151-204.



94 Oreste Bazzichi

le conseguenze4. La dualità dei poteri in una persona, sia laiche che ecclesiastiche 
ha mostrato la sua deleteria egemonia totalizzante: la subordinazione della politica 
alla religione o della religione alla politica è esiziale e disastroso. Il filosofo fran-
cescano Guglielmo d’Ockham non esita ad affermare che la plenitudo potestatis  
è un “perniciosus error”, perché il pontefice potrebbe occupare ogni spazio di vita, 
ritenendosi superiore ad ogni legge, contro lo spirito della religione cristiana, che 
è lex libertatis5. La critica del francescanesimo alla plenitudo potesstatis si basa sulla 
povertà evangelica, in nome della quale ogni asservimento e ogni invasione di 
campo sono da respingere. Da qui lo spazio dell’etica sociale francescana, tra la 
libertà divina è quella umana, è naturale, perché i figli di Francesco, attenti ai prob-
lemi della vita quotidiana della gente, per tradurre tale etica, aprono il discorso sul 
benessere e sulla convivenza, nel rispetto della creatività dei singoli cittadini.

Accertato che il pensiero socio-economico francescano non è per la “decre-
scita felice”6, esso propone un modello socio-economico di cooperazione e di con-
divisione, che si inserisce – indirizzandoli – tra Stato e mercato, nel quale:
a)	 i poveri sono considerati una risorsa alla quale dare continue risposte in ter-

mini di sviluppo integrale e di occupazione, non solo per guadagno per vivere, 
ma anche come esempio di virtù, antidoto all’ozio e espressione di umiltà e di 
servizio, nonché testimonianza e disciplina spirituale;

b)	 il capitale di per sé improduttivo, diventa produttivo, sociale ed umano quando 
incontra l’investimento e il lavoro (teoria della produttività del capitale di fra 
Pietro di Giovanni Olivi): idea davvero rivoluzionaria e la si comprende per il 
fatto che il denaro viene immesso nel processo produttivo7;

c)	 funzione etica dell’imprenditore e dell’impresa (predica di san Bernardino da 
Siena: Una delle più utili prediche che abbiate udite da me): l’impresa bene so-
ciale e risorsa collettiva8;

d)	 “la grazia del lavoro”: libero e creativo, esercitato con competenza  
e responsabilità, espressione dell’esercizio dei propri talenti a favore del bene 
comune9;

4  Bonaventura, Commentarium in II Librum Sententiarum [in:] Opera Omnia, Quaracchi 
1885, d. 44, q. 2. a. 2.

5  Cfr. Tractatus contra Benedictum [in:] Opera Omnia, vol. 3, Manchister 1940-1963, p. 273.
6  Cfr. S. Latouche, La scommessa della decrescita, Feltrinelli, Milano 2007; Idem, Breve trattato 

della decrescita serena, Bollati Boringhieri, Torino 2008; Idem, Il tempo della decrescita. Introduzione 
alla frugalità felice, Elèuthera, Milano 2010.

7  Per una sintesi, cfr. O. Bazzichi, Economia fraterna: Dal Santo di Assisi a papa Francesco, 
Orbis Edizioni, Roma 2020, p. 27-36.

8  Bernardino da Siena, Antologia delle prediche volgari, a cu di F. Felice e M. Fochesato, Can-
tagalli, Siena, 2010, p. 151-161.

9  Per una sintesi, cfr. O. Bazzichi, La povertà pensata, Europa Edizioni, Roma 2017, p. 139-145.



95Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

e)	 risorse finanziarie e sociali in aggiunta: Monti di Pietà, Monti frumentari10  
e “banca del tempo”11 o il tempo dedicato alla relazione e come forma di carità;

f)	 l’uomo è prima dello Stato, ma, essendo ontologicamente relazione, si costitu-
isce in società, che si organizza e autoregola per il bene comune attraverso il 
valore economico degli scambi mercantili (tesi di Giovanni Duns Scoto)12;

g)	 allegoria del buon governo (Affresco di Ambrogio Lorenzetti (1338-1339) nella 
sala dei Nove del Palazzo Pubblico di Siena e Predica sul buon governo di Ber-
nardino da Siena nella Piazza al Campo nel 1427)13 , che nasce dalla Sapienza 
divina e, attraverso la Giustizia, giunge alla Concordia tra le categorie profes-
sionali e i cittadini: una corda che unisce la Cattedra (dottrina) con il Comune 
(amministrazione civile);

h)	 la semplificazione istituzionale, giuridica, economica e sociale (rasoio di Ock- 
ham) è la radice da cui parte il principio di sussidiarietà circolare, proposta da 
S. Bonaventura, fondata sul piano cosmico, teologico e filosofico14 e sviluppata 
da Guglielmo d’Ockham (1250 circa-1349) sul piano politico, socio-economico 
e delle scienze15.

In sintesi, i francescani parlano: di beni di gratuità, che portano a compiere 
opere economicamente efficienti nella piena consapevolezza di partecipare con il 
proprio impegno e lavoro al benessere collettivo; di la relazione che, fondandosi 
sulla fiducia reciproca consente di realizzare nuovi processi produttivi e di svi-
luppo per il benessere di ciascuno e della collettività; di “sobrietà”, antenna dello 
spirito francescano che rende le persone responsabili nei consumi e nell’economia 
sostenibile; la solidarietà – che non va confusa con la fraternità – perché limitata 
a introdurre l’omologazione nell’organizzazione sociale, consentendo ai disuguali 
di diventare uguali, al contrario della fraternità, che consente a persone che sono 
uguali nella loro dignità e nei loro diritti fondamentali di esprimere diversamente 
il loro piano di vita o il loro carisma.

10  Le istituzioni come i Monti di Pietà e i Monti frumentari sono esempi di economia del dono 
temperata da giustizia sociale. Nascono non per lucro ma per aiutare le persone in difficoltà a non 
cadere nella trappola dell’usura e non perdere la dignità, offrendo grano o prestiti senza interessi. 
Sono forme di carità ispirate a quell’idea di cura e di fiducia dell’altro. Sulle origini ed i primi sviluppi 
dei Monti di Pietà, cfr. O. Bazzichi, Economia francescana: la marcia in più, Libreriauniversitaria 
Edizioni, Limena (PD) 2022: cap. IX, Alle origini dei Monti di Pietà: una questione storica da precisare, 
p. 119-161.

11  I francescani vedevano il tempo donato all’altro non solo come gesto di amore, ma come 
forma di contemplazione attiva, una preghiera incarnata. L’incontro con l’altro – specialmente po-
veri, malati, esclusi – diventa luogo della presenza di Dio, come Maria che “sceglie la parte migliore” 
stando con Gesù (Luca 10,38-42).

12  Per una sintesi, cfr. O. Bazzichi, Economia fraterna, p. 37-39.
13  Cfr. Idem, La povertà pensata, p. 234-235.
14  Per un approfondimento, cfr. O. Bazzichi, F. Reali, L’eclissi della sussidiarietà e il suo recupero. 

Ripartire dalle radici del pensiero francescano, L’Altro Editore, Sora (FR) 2023, p. 125-143.
15  Ibidem, p. 145-165.



96 Oreste Bazzichi

Questo spalancarsi alla libertà creativa ha prodotto un nuovo protagonista 
sulla scena sociale: la figura dell’imprenditore-mercante. Esso era non solo il più 
attivo soggetto di apertura culturale e di nuovi mercati, ma anche il più attivo pro-
duttore di innovazioni organizzative in campo aziendale, con la commenda, ante-
signana della moderna società per azioni; l’assicurazione; la “partita doppia”, siste-
matizzata dal francescano Luca Pacioli nel 1494 (Summa de Aritmetica Geometria 
proporzioni et proporzionalità); il foro dei mercanti; le lettere di cambio; i Monti 
di Pietà; la borsa; tutte realtà senza le quali non si sarebbe mai potuto avere uno 
sviluppo economico e sociale diffuso sul territorio. Proprio alla luce dell’iniziativa 
dei Monti di pietà si impone il ‘mercato civile’, capace di includere tutti, con man-
sioni disparate, perché ognuno sia a suo modo protagonista dell’elevazione della 
vita sociale. Il potere francescano della divisione del lavoro sta qui, e cioè la via 
per non emarginare nessuno, perché tutti chiamati a essere protagonisti del bene 
comune. Come l’iniziativa dei Monti di pietà ha caratterizzato il passaggio dal feu-
dalesimo all’età moderna – quando nasce l’economia di mercato – così il rilancio 
del capitale sociale e partecipativo può oggi contribuire a ridimensionare il carat-
tere individualista del capitalismo e a rimettere sul binario dell’economia reale gli 
investimenti finanziari. Sotto questo profilo, la povertà francescana può risultare 
un vero tesoro da riscoprire, oggi, dando corpo al cambio del principio-guida del 
legame e del convivere sociale, e cioè del primato del bene in un contesto di alterità 
e di bene comune. E’ l’impegnativa transizione dal paradigma individualistico  
a quello fraterno.

Forse non è azzardato affermare che la visione francescana è l’utopia spiritua-
le e sociale più influente del Medioevo. Diversamente dagli utopisti del XVI secolo 
Tommaso Moro (Utopia), Tommaso Campanella (La città del sole) e Francesco 
Bacone (La nuova Atlantide), i quali posero in un’isola inesistente la loro comunità 
ideale, nei francescani l’utopia appare, come nei profeti, come uno stato di un fu-
turo storico da costruire. Infatti il cristianesimo vive non solo nel culto, ma nella 
realtà. Si tratta di una utopia sociale, la “città di Dio” agostiniana; utopia e non uto-
pismo. L’utopia ha il senso del proiettarsi nell’orizzonte, tentando l’avvicinamento 
alla realtà. E’ vero, il “non luogo” (où-topos) resta tale, statico, ma essendo frutto 
di elaborazione umana, lascia le sue preziose tracce nelle aspirazioni, nei processi 
di umanizzazione e di spiritualizzazione, in una lotta contro i mali che opprimono 
l’uomo e la sua dignità, riducendolo a oggetto, a merce, a relazioni di dominio  
e di sfruttamento. Nel francescanesimo, insomma, la cristiformità diventa società. 
Quindi, Cristo pantocrator e storia dell’umanità si intersecano e si compendiano16.

16  Cfr. J. Moltmann, Teologia della speranza. Ricerche sui fondamenti e sulle implicazioni di una 
escatologia cristiana, Queriniana, Brescia 2008. 



97Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

2.	 L’ECONOMIA CIVILE17

È una scuola di pensiero economico, nata nel XVIII secolo in Italia, con Anto-
nio Genovesi, primo titolare di una cattedra di economia in Europa18. Essa è tesa 
ad umanizzare l’economia (non solo profitto e semplice scambio di equivalenti), 
composta da imprese economiche e sociali di svariati campi. Si fonda su valori 
di reciprocità, relazioni civili, fraternità, fiducia e felicità pubblica come obiettivi 
dell’agire economico e di giustizia sociale, in contrasto con l’individualismo utili-
taristico dell’economia classica. Il mercato è visto come luogo di cooperazione, non 
solo di scambio. Le radici remote affondano nella polis greca e nella civitas roma-
na, nella cultura cristiana, nel pensiero socio-economico della Scuola francesca-
na (XIII-XVI sec.)19 e nell’Umanesimo (XV sec,). Dopo un declino di due secoli, 
si afferma nel XVIII secolo (Illuminismo italiano: scuola napoletana e milanese)  
e scuola scozzese di Glasgow. Scompare dalla scena nel XIX secolo20 per riemerge-
re nell’ultimo scorcio del secolo scorso. 

Già nel 1427 san Bernardino da Siena spiegava “come si deve fare mercanzia”: 
il messaggio era rivolto all’uomo concreto, che vive in società e nella storia:

Ma per meglio essere inteso, io ti vò dire che 6 rispetti si die avere inverso colui 
che fa e usa la mercamzia. La prima è, che si die considerare la persona che fa la 
mercanzia. Sicondo, è considerare l’animo di chi aduopera la mercanzia. Terzo, 
si die considerare il modo con che si fa la mercanzia. Quarto, si die pensare il 
luogo dove la mercanzia si esercita. Quinto, si die considerare il tempo quando 
si esercita la mercanzia. Sesto, si die raguardare al consorzio con cui si pratica 
la mercatura. El settimo, ci aggiorniamo, che è di Scoto: per lo ben comune si 

17  Per un quadro generale, aggiornato ed esauriente, sul tema dell’Economia civile, cfr. i se-
guenti tre saggi, tutti contenuti nella stessa raccolta: P.G. Porta, L’economia civile [in:] Il Contributo 
Italiano alla storia del pensiero, Appendice VIII: Economia, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, Roma 
2012, p. 176-188; S. Zamagni, Felicità pubblica, [in:] Il Contributo Italiano alla storia del pensiero,  
p. 202-210; L. Bruni, Antonio Genovesi, [in:] Il Contributo Italiano alla storia del pensiero, p. 358-365; 
cfr. inoltre: Dizionario di economia civile, a cura di L. Bruni, S. Zamagni, Città Nuova, Roma 2009;  
O. Bazzichi, F. Reali, Oikonomia di Francesco. Un cammino verso l’umanità e la fraternità dell’econo-
mia, Economy of Francesco, 2020, p. 111-135.

18  Lezioni di commercio ossia di economia civile (1765-1767), a cura di M.L. Perna, Istituto 
Italiano per gli Studi Filosofici, Napoli 2005.

19  Soprattutto nei concetti di reciprocità, di sussidiarietà (esercizio della socialità), solidarietà 
e del credito (Monti di Pietà), come mezzi di cura della povertà, lotta all’usura, accesso al credito con 
equo tasso di interesse.

20  Tra le cause del declino: esagerata conflittualità tra le città; chiusura corporativa; polarizza-
zione nella redistribuzione del reddito; le “ari meccaniche”, e le attività civili ed economiche consi-
derate come lavori inferiori che non si addicono ai cittadini; i mercati esclusi dai governi cittadini; 
scadenza della fiducia nel prossimo e quindi del principio della reciprocità. Ma non va trascurata 
la diffusione in Europa dell’utilitarismo – espressione di un razionalismo spinto all’estremo (l’altro 
come strumento per scopi utilitaristici) di Jeremy Bentham (1748-1832); e non di meno, l’avvento 
dell’homo oeconomicus, paradigma emergente dell’efficienza e della massimizzazione del profitto.



98 Oreste Bazzichi

die esercitare la mercanzia. E se tu intenderai bene ciò che io ti dirò stamane 
in queste sette circostanze, mai non potrai errare, né fare la tua mancanza con  
peccato, se tu ti guardi da quello ch’io ti dirò. Non vi debbi mai usare malizia, 
non falsar mai mercantia, tu la debbi far buona e, se non la sai fare, innanzi la 
debbi lasciar stare e lasciarla esercitare ad un altro che la faccia bene,e allora  
è lecito guadagno21. 

Dato lo stretto legame tra attività commerciale e attenzione alla comunità, ne 
consegue il fatto che non ci si possa fidare di coloro che vivono non pienamente 
integrati nella vita civica, come si riteneva allora avvenisse nel caso di ebrei ed 
eretici, le cui attività erano giudicate dai predicatori francescani come la negazione 
dell’economia solidale e mercantile che deve, invece, caratterizzare il vero mer-
cante. Da qui l’origine di una condotta economica etica. Coloro che sono dediti 
a produrre le “mercanzie” – afferma Bernardino – devono essere uomini di fede, 
innanzitutto nella loro famiglia per poi esserlo nel mercato, a beneficio di tutta la 
città. Perché la mercanzia è un’attività fondamentale quando è rivolta “per lo ben 
comune”22. Le ricchezze non devono essere accantonate improduttivamente, ma 
fatte circolare in modo produttivo. Persino la restituzione di ciò che è stato tolto 
ingiustamente va differita se essa va a scapito del bene di tutta la comunità, così 
come il fallimento di un commerciante incapace è da aiutare se c’è l’intenzione di 
uscire da una situazione di improduttività. Ed ecco perché l’attività del mercante, 
che si comporta eticamente, è lecita e necessaria per la società.

Trenta anni più tardi il mercante e scrittore Benedetto Cotrugli (1410-1469), 
nel Trattato della mercatura e del mercato perfetto23, scritto nel 1458, definisce “il 
mercante perfetto” quell’uomo di cultura che, guidato dalla doverosa rettitudine,  
è sensibile ad interessarsi ai luoghi nei quali opera, sapendone valutare la situazione 
politica, il diritto e le consuetudini vigenti, al fine di condurre con successo i propri 
affari. A questa metodologia, risentendo del clima culturale irrorato dal france-
scanesimo, egli doveva aggiungerne alcune virtù specifiche, tra cui, una grande 
cultura, una profonda competenza tecnica nel condurre gli affari, una notevole 
elevazione spirituale e morale, un grande discernimento dettato dalla prudenza 
e guidato da un codice di comportamento, dove trovano posto, l’educazione, la 
modestia, la temperanza, la diligenza e l’urbanità. In sintesi, l’obiettivo dell’attività 
mercantile è il guadagno, che è lecito e giusto se è raggiunto con mezzi leciti, cioè, 
che non danneggino altri. 

21  Bernardino da Siena, Antologia delle prediche volgari, p. 151.
22  Ibidem, p. 51. 
23  Pubblicato a cura di U. Tucci, Arsenale, Venezia 1990, ma stampato per la prima volta  

a Venezia nel 1573. Cfr. O. Nuccio, E. Spinelli, Il primato storico dell’imprenditore, “Economia  
e Storia” 2000, n. 1, p. 273-282; D. Parisi, Benedetto Cotrugli [in:] Il contributo italiano alla storia del 
pensiero, p. 117-120. 



99Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

Bernardino da Siena, Benedetto Cotrugli, insieme a Matteo Palmieri, Poggio 
Bracciolini e Leonardo Bruni sono gli uomini di maggior rilievo dell’Umanesimo  
civile: collegare l’utile con l’onesto. Infatti il vero civis realizza fini privati e fini col-
lettivi attraverso la sua attività pubblico-sociale.

Pertanto, l’orientamento socio-economico civile del Settecento, che affonda 
le radici a partire dalla cultura benedettina (ora et labora) – vera cultura del lavoro 
e dell’economia in armonia con la preghiera, sviluppata dal pensiero francescano, 
che crea le condizioni perché la produttività del capitale resti etico e civile, si dif-
fonde un umanesimo civile all’interno della comunità, dove gli scambi e prestazio-
ni avvengono dentro rapporti di fiducia reciproca, sussidiarietà, solidarietà e bene 
comune.

L’economia civile si sviluppa, in Italia, per merito di due scuole: la Scuola eco-
nomica soggettivistica napoletana – rappresentata soprattutto dagli abati Antonio 
Genovesi (1713-1769) e Ferdinando Galiani (1728-1787), dal giurista e filosofo 
Gaetano Filangeri (1752-1788) e da Giacinto Dragonetti (1738-1818), laureato 
alla cattedra di Antonio Genovesi e figura chiave per comprendere l’evoluzione 
dell’economia civile nel contesto dell’Illuminismo italiano e, come indicheremo in 
un commento più sotto, della tradizione francescana,; e la Scuola milanese della 
scienza della “pubblica felicità”, in contrapposizione alla “ricchezza delle nazio-
ni” di matrice anglosassone, rappresentata soprattutto dal fondatore Pietro Ver-
ri (1728-1797) e Cesare Beccaria (1738-1794), noto per Dei delitti e delle pene. 
Ma non possiamo trascurare Ludovico Antonio Muratori (1672-1750), modenese 
di origine, scrisse nel 1749 Della pubblica felicità, un’opera che anticipa e ispira il 
pensiero economico e filosofico della scuola lombarda. La sua riflessione sul bene 
comune, sulla centralità della persona e sulle virtù civili come fondamento della 
felicità pubblica, influenzò profondamente autori come Pietro Verri e Cesare Bec-
caria. In effetti, si può dire che Muratori abbia fornito le basi teoriche e morali su 
cui la scuola milanese ha costruito la sua visione dell’economia come scienza della 
pubblica felicità. Quindi, pur non essendo “milanese” in senso stretto, è una figura 
fondativa e ispiratrice di quella tradizione.

La scuola scozzese di Glasgow (la Civil society) si collega alle due scuole ita-
liane attraverso il concetto di bene comune e l’attenzione alla dimensione morale 
dell’economia24. I maggiori esponenti Soprattutto Francis Hutcheson (1694-1746), 
che è stato un filosofo irlandese considerato uno dei padri dell’Illuminismo scoz-
zese. È noto per la sua teoria del senso morale, secondo cui gli esseri umani possie-
dono un’innata capacità di distinguere il bene dal male, indipendentemente dalla 
religione o dalla ragione. Egli sosteneva che la virtù nasce dalla benevolenza e che 

24  Per un approfondimento, cfr. O. Bazzichi, I limiti della ragione nell’Illuminismo scozzese e la 
“Teoria dei sentimenti morali” di Adam Smith, in Sentimento, riflessione e ragione, a cura di A. Gentile, 
IF PRESS, Roma 2018, p. 37-68.



100 Oreste Bazzichi

il criterio morale fondamentale è “la felicità del maggior numero”, anticipando così 
il principio utilitarista. Inoltre. Ha cercato di unire etica e estetica, sostenendo che  
la bellezza e la bontà morale sono percepite attraverso sensi interiori simili. Tra le 
sue opere più importanti: An Inquiry into the Original of Our Ideas of Beauty and 
Virtue (1725) e System of Moral Philosophy (1755). Ha insegnato filosofia morale 
all’Università di Glasgow e ha influenzato pensatori come David Hume e Adam 
Smith. Un vero precursore del pensiero moderno. Si rilevano attinenze filosofi-
che con il pensiero francescano di Giovanni Duns Scoto e Guglielmo d’Ockham.  
È probabile che Hutcheson, attraverso la tradizione scolastica, abbia assorbito ele-
menti del pensiero francescano, soprattutto nella valorizzazione dell’intuizione 
morale e della libertà, anche se il suo approccio è più vicino all’empirismo britan-
nico (John Locke) che alla teologia medievale. Infatti, Duns Scoto sosteneva che la 
volontà umana è libera e che la bontà morale non dipende solo dalla ragione, ma 
anche da un’intuizione del bene. Hutcheson, con la sua idea di senso morale innato, 
sembra riecheggiare questa visione: entrambi valorizzano una forma di conoscen-
za morale non puramente razionale. Guglielmo d’Ockham, invece, era più radica-
le: per lui la volontà divina è sovrana, e la moralità dipende dalla volontà di Dio. 
Hutcheson si distacca da questa posizione, proponendo un’etica più “naturalistica” 
e universale, basata sulla benevolenza e sulla felicità comune.

Ma proprio sull’etica del bene e la felicità condivisa si rinvengono risonanze 
filosofiche francescane nel pensiero di Giacinto Dragonetti (1738-1818): felicità 
come letizia francescana e bene comune. Egli, infatti, formatosi sotto la guida di 
Antonio Genovesi, rappresenta una figura di rilievo nell’ambito dell’economia ci-
vile italiana del Settecento, in particolare per il suo trattato Delle virtù e dei premi 
(1766)25. In tale opera, Dragonetti propone una radicale inversione del paradigma 
giuridico e politico dominante: lo Stato, anziché limitarsi a punire i vizi, dovrebbe 
incentivare le virtù civiche – quali la generosità, la giustizia e la solidarietà – me-
diante un sistema istituzionale fondato su premi. L’autore immagina, a tal fine, un 
“codice dei premi”26 volto a promuovere comportamenti virtuosi, riconoscendo 
che la pratica della virtù implica sacrificio, disinteresse, fiducia e impegno perso-
nale per il bene comune, andando oltre il mero rispetto delle norme27.

Questa impostazione anticipa tematiche oggi centrali nel dibattito economi-
co e sociale, quali:

25  Il trattato si fonda su una visione dell’uomo relazionale e cooperativo, affine a Pietro di 
Giovanni Olivi e alla tradizione tomista.

26  Immagina, cioè, un sistema legislativo che affianchi al codice penale un “codice premia-
le” per incentivare comportamenti virtuosi, in quanto la virtù implica uno sforzo personale per il 
bene altrui, non semplicemente il rispetto delle leggi. Solo dalle azioni mosse dall’interesse personale  
e quelle orientate al vantaggio collettivo, si distingue il bene comune o l’interesse personale.

27  Per un quadro generale sul pensiero di Giaginto Dragonetti, cfr. L. Bruni, Giacinto Drago-
netti [in:] Il Contributo Italiano alla Storia del Pensiero, p. 332-336.



101Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

•	 la responsabilità sociale d’impresa,
•	 la valorizzazione del capitale umano,
•	 l’economia del dono.

La riflessione dragonettiana si colloca in prossimità della tradizione france-
scana, non solo per l’uso del concetto di felicità intesa come letizia e bene comune, 
ma soprattutto per la reinterpretazione dell’azione virtuosa come generatrice di 
valore sociale. In tale prospettiva, la virtù non è utile esclusivamente al singolo, 
bensì costituisce un vero e proprio capitale sociale. Ciò richiama la povertà vo-
lontaria francescana, concepita come liberazione dai vincoli possessivi, e apre alla 
possibilità di relazioni economiche autentiche, fondate sulla gratuità intesa non 
come perdita, ma come principio generativo.

Dragonetti si distanzia nettamente dal modello utilitarista di Jeremy Bentham 
(1748-1832) e dalla visione hobbesiana dell’uomo come antagonista dell’altro 
uomo, proponendo invece una concezione antropologica centrata sulla persona, 
sulla reciprocità, sulla fiducia e sul dono. Tali dimensioni, lungi dall’essere esclusi-
vamente morali, assumono una valenza economica strutturale.

In conclusione, Dragonetti può essere considerato un ponte teorico tra la 
spiritualità francescana, l’economia civile storica e le moderne teorie economiche 
orientate alla felicità pubblica, all’impatto sociale e alla valorizzazione della virtù 
come risorsa economica e sociale.

3.	 L’ECONOMIA DI COMUNIONE (E D C)

La figura di Chiara Lubich (1920-2008), fondatrice del Movimento dei Focolari, 
rappresenta una delle esperienze spirituali e culturali più innovative del Novecen-
to. Il suo pensiero, radicato nel carisma della fraternità, ha generato un paradigma 
relazionale che ha trovato applicazione in ambiti molteplici: dalla pedagogia alla 
politica, dalla comunicazione all’economia.

Essa ha elaborato una visione dell’essere umano come soggetto esistente  
e relazionale, chiamato alla comunione e alla reciprocità. Richiamandosi al pen-
siero francescano ha ispirato una filosofia del legame, centrata sull’“io-tu” e sulla 
condivisione. L’amore non è sentimento, ma principio ontologico. Il suo pensie-
ro ha influenzato riflessioni su etica, dialogo interreligioso e antropologia: l’essere 
umano è visto come “persona-dialogo”, capace di costruire unità nella diversità.

Tale antropologia relazionale costituisce il fondamento dell’Economia di Co-
munione, progetto nato nel maggio1991 durante un viaggio a San Paolo, in Bra-
sile, in risposta alle disuguaglianze sociali. L’ispirazione nasce dal forte contrasto 
che Chiara osserva tra i grattacieli del centro città e le favelas circostanti. Questo 
impatto visivo e umano la spinge a proporre un modello economico alternativo, 



102 Oreste Bazzichi

basato sulla condivisione, la gratuità e la reciprocità28. Ma l’E d C non si configura 
tanto semplice modello economico alternativo, quanto piuttosto come propo-
sta culturale e spirituale che intende riformulare il rapporto tra impresa, profitto  
e giustizia sociale. Tuttavia – va subito precisato, che la sua attuazione non mira  
a sostituire i sistemi economici globali, bensì a rigenerare il tessuto economi-
co locale attraverso valori comunitari e relazionali, promuovendo una visione 
dell’economia fondata sulla solidarietà, la condivisione e la cura del bene comune. 
Questa formulazione riconosce il limite strutturale di E d C, ma lo trasforma in 
una forza: E d C non è meno incisiva perché non è globale, ma è potente proprio 
perché agisce in profondità dove le relazioni umane sono pù vive.

Nel suo discorso fondativo, Chiara Lubich affermava: 
A differenza dell’economia consumista, basata su una cultura dell’avere, E d C 
è l’economia del dare. 

E ancora: 
«Cercate prima il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno 
date in aggiunta» (Mt 6,33), indicando che anche l’economia deve essere per-
meata da valori spirituali e comunitari29.

In particolare, essa si ispira a quattro principi cardine:
•	 Centralità della persona: l’impresa è lugo direalizzazione umana e non solo di 

produzione.
•	 Cultura del dare: il profitto è concepito come mezzo per generare comunione, 

non come fine.
•	 Fraternità universale: l’agire economico è orientato alla costruzione di rapporti 

inclusivi e solidali.
•	 Comunità e partecipazione: governance condivisa e inclusiva.

3.1.	 ALLE RADICI DELL’ECONOMIA DI COMUNIONE:  
SPIRITUALITÀ FRANCESCANA 

Negli ultimi decenni, E d C è stata sempre più associata al paradigma dell’economia 
civile, soprattutto grazie agli studi di Stefano Zamagni e Luigino Bruni. Tuttavia, 
per chi ha vissuto, anche se saltuariamente da vicino, le origini di questa espe-
rienza, prima del 1991, emerge una narrazione diversa: quella di un’iniziativa ca-
rismatica, nata nel cuore della spiritualità del Movimento dei Focolari, e radicata 
profondamente nella cultura francescana. Questa narrazione intende offrire una 
riflessione storica e, in un certo senso, personale da spettatore, per distinguere con 
rispetto e chiarezza tra radici spirituali e maturazioni teoriche.

28  C. Lubich, Economia di Comunione: una proposta, Movimento dei Focolari, 1991.
29  Idem, L’economia di comunione, Edizioni Città Nuova, Roma 2001.



103Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

3.2.	 LA GENESI DELL’ESPERIENZA CARISMATICA E D C

L’Economia di Comunione nasce da un’idea semplice e rivoluzionaria: creare im-
prese che condividessero i profitti per aiutare i bisognosi, promuovendo una cul-
tura della comunione anziché della competizione30. In questa fase fondativa, non 
vi è traccia di riferimenti all’economia civile come categoria teorica. L’E d C nasce 
da un impulso spirituale, non da una riflessione economica sistematica. È una ri-
sposta carismatica, incarnata nella vita quotidiana, e non un progetto accademico.

3.3.	 LE RADICI SPIRITUALI: FRANCESCANESIMO E MARIAPOLI31

La spiritualità che permea E d C è inequivocabilmente francescana. La cultura del 
dono, della fraternità, della minorità e della comunione sono i tratti distintivi del 
pensiero di Francesco d’Assisi32. Personalmente, abbiamo avuto modo di assistere 
ad alcuni discorsi di Chiara Lubich nei primi anni Sessanta a La Verna, dove aveva 
istituito una Mariapoli nel Comune di Chiusi de La Verna, nel Casentino, in pro-
vincia di Arezzo, e successivamente negli anni Settanta alla Mariapoli di Rocca 
di Papa. In nessuna di queste occasioni abbiamo sentito menzionare l’espressione 
“economia civile”. Anche la rivista Città Nuova, che ricevevamo regolarmente tra 
la fine degli anni Sessanta e i primi anni Settanta, pur trattando temi di giustizia 
sociale e spiritualità economica, non faceva riferimento all’economia civile come 
fondamento dell’E d C. L’orizzonte era quello evangelico e francescano, non quello 
genovesiano.

30  Idem, Economia di Comunione: una proposta, 1991; Idem, L’economia di comunione, 2001; 
A.M. Baggio, Etica ed economia. Verso un paradigma di fraternità, Edizioni Città Nuova, Roma 2005.

31  Il termine Mariapoli significa letteralmente “Città di Maria”. È stato coniato nel 1955, quan-
do le prime convivenze estive del Movimento iniziarono ad assumere la forma di una vera e propria 
“città temporanea” dove si cercava di vivere il Vangelo in modo radicale, sotto la guida spirituale 
di Maria. Chiara Lubich ha promosso diverse esperienze di Mariapoli a partire dal 1949 (quella  
a Tonadico di Primiero, nelle Dolomiti), ma quella che riveste un significato mistico si svolse vicino 
a La Verna, nel Casentino in Toscana, ed ebbe luogo nell’estate del 1966, nel comune di Chiusi della 
Verna, in provincia di Arezzo. La Mariapoli fu organizzata ai piedi del Santuario francescano, luogo 
caro a San Francesco d’Assisi, e simbolicamente molto significativo per il Movimento dei Focolari. 
Essa non era semplicemente un raduno spirituale, ma un vero e proprio laboratorio di fraternità. 
La Mariapoli vicino a Rocca di Papa, nei Castelli Romani, ha una storia molto significativa per il 
Movimento dei Focolari. Il Centro Mariapoli Internazionale è stato costituito nel 1963 come pri-
mo luogo stabile per incontri internazionali del Movimento e come spazio di formazione spirituale  
e umana, aperto al dialogo e alla fraternità universale. Il Centro è stato pensato come una “casa del 
mondo unito”, dove persone di ogni provenienza potessero vivere esperienze di comunione, dialogo 
interreligioso, e formazione alla fraternità. È anche il luogo dove si trova la tomba di Chiara Lubich, 
nella cappella interna.

32  A. Fortunato, Francesco d’Assisi e l’economia del dono, Edizioni Porziuncola, Assisi 2002.



104 Oreste Bazzichi

Ogni Mariapoli è unica, ma tutte condividono lo stesso spirito profetico: 
fraternità universale, costruzione del mondo unito, vivere e testimoniare il Van-
gelo33. Sono diventate laboratori di comunione, dove si sperimenta che la diversità 
può essere ricchezza e che l’amore evangelico può trasformare la società.

3.4.	 I POLI PRODUTTIVI E D C

Le riflessioni di Chiara al santuario de La Verna, in prossimità della data della 
festività delle Stimmate di San Francesco (17 settembre), rappresentano momenti 
preziosi in cui essa analizzava le possibilità dell’“alleanza tra ricchezza e povertà”. 
Non si tratta solo di un’ispirazione spirituale, ma di una radice carismatica. Il fran-
cescanesimo non è solo una fonte etica, ma un valore, un seme di carità34. L’idea di 
“organizzare la ricchezza” per superare la povertà è più francescana dell’economia 
civile: Genovesi parlava di virtù civiche, Chiara parlava di fraternità e condivisione 
universale. Non è, comunque, fuori luogo pensare che essa abbia probabilmente 
integrato entrambe le tradizioni – come, del resto, è accaduto per l’economia civile 
– ma il motore profondo, il fuoco iniziale, era francescano. L’economia civile ha 
fornito un linguaggio e una struttura, ma il cuore pulsante era quello di France-
sco: povero, fraterno, radicale. Certamente, come tutti i modelli socio-economici, 
anche E d C si è evoluta nei decenni successivi. La creazione e diffusione dei poli 
produttivi, cuore pulsante del progetto: luoghi concreti dove l’ideale della comu-
nione si traduce in impresa, lavoro, relazioni e cultura. I poli sono aggregazioni 
di imprese che condividono la visione E d C e operano all’interno delle cittadelle 
del Movimento dei Focolari. Non sono semplici parchi industriali progettati per 
lo sviluppo immobiliare, ma ecosistemi relazionali dove: si promuove una cultu-
ra del dare, della reciprocità e della fraternità; e il lavoro è visto come vocazione  
e servizio, non solo come mezzo di produzione.

Speculare è la Mariapoli permanente di Loppiano, situata nel Comune di Fi-
gline Valdarno, in Toscana: è la località, dove Chiara Lubich, a partire dal 1964, 
ha avviato su alcuni terreni donati, la costruzione di una cittadella internazionale 
di formazione e di testimonianza, con l’intento che tale esperienza sociale possa 
tradurre in vita gli ideali del Movimento da lei fondato in precedenza, ispirato al 
Vangelo. Lungo gli anni è cresciuto il numero di quanti hanno concorso al suo 
sviluppo trascorrendo nella cittadella periodi di tempo diversi. Nella fase attuale 
vi abitano stabilmente 200 persone, alle quali se ne aggiungono circa altre 400 per 

33  L’inizio della Regola bollata (1223) francescana recita: “La regola e la vita dei frati minori  
è questa: osservare il santo Vangelo del Signore nostro Gesù Cisto”.

34  C. Lubich, La Dottrina spirituale, Mondadori, Milano 2001; L’economia di comunione. Storia 
e profezia, Città Nuova, Roma 2019.



105Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

periodi temporanei. Le nazionalità dei residenti sono le più varie (è possibile enu-
merare circa 70 Paesi).

Un certo numero di abitanti di Loppiano lavora prevalentemente all’interno 
di aziende di vari ambiti sorte negli anni, e che vanno dall’agro-alimentare 
all’artigianato, all’arte.

Nel 2004 è stato eretto nella cittadella il Santuario intitolato a Maria Theoto-
kos (dal greco: Madre di Dio).

Dall’inizio del 2007 è in funzione un centro congressuale, adiacente al San-
tuario: l’Auditorium di Loppiano costituisce oggi un attrezzato polo di accoglienza 
con sale per congressi, eventi musicali e multimediali. Qui ha sede anche l’Istituto 
Universitario Sophia, fondato da Chiara Lubich ed eretto con decreto della Santa 
Sede nel 2007. L’Istituto offre corsi di Laurea specialistica/Licenza e di Dottorato in 
Cultura dell’Unità, con specializzazione in Economics and Management, in Scienze 
Politiche e in Ontologia Trinitaria.

Nei pressi della cittadella sorge il Polo imprenditoriale Lionello Bonfanti, in-
augurato nel 2006, attualmente sede di 20 aziende che operano secondo i principi 
di E d C. Il Polo rappresenta il principale punto di raccordo e scambio di idee  
e progetti per le oltre 200 aziende che aderiscono in Italia all’ E d C; nel mondo 
sono circa 700.

In definitiva, perché i Poli produttivi sono speciali? Perché dimostrano che  
è possibile fare impresa senza sacrificare la dignità umana, anzi mettendola al cen-
tro. In questi poli, il lavoro diventa strumento di comunione, e l’impresa un atto 
di amore sociale.

3.5.	 CITTÀ NUOVA: LA VOCE DI UNA CULTURA EVANGELICA

Fondata nel 1956 da Chiara Lubich, Città Nuova nasce come strumento per dif-
fondere il carisma dell’unità e promuovere una cultura ispirata al Vangelo. Igino 
Giordani35, già giornalista e scrittore affermato, ne fu direttore dal 1959 e collabo-
ratore, contribuendo con articoli, saggi e riflessioni che coniugavano fede, politica 
e cultura. Chiara, insieme a pionieri come don Pasquale Foresi, Bruna Tommasi, 
Vitaliano Bulletti, Gino Lubich, Igino Giordani, Spartaco Lucarini e Guglielmo  

35  Giordani, terziario laico domenicano (1894-1980), ma profondamente francescano nello 
spirito, ha saputo tradurre il carisma dell’unità e fraternità in linguaggio culturale e politico, e Città 
Nuova ne è stata il megafono. La sua direzione non fu solo redazionale, ma anche profetica: Giordani 
concepiva la rivista come uno strumento per “creare opinione” fondata sul Vangelo, sulla pace e sulla 
giustizia. Egli è stato un profeta della fraternità, un costruttore di civiltà evangelica, e un testimone 
della santità laica. La sua influenza su Papa Francesco, la sua presenza nelle Mariapoli, e il suo pen-
siero diffuso attraverso Città Nuova, lo rendono una figura chiave per comprendere come il Vangelo 
possa trasformare la società. La sua eredità è ancora oggi viva nella redazione, che continua a propor-
re contenuti spirituali, sociali e culturali con uno sguardo profondo e universale.



106 Oreste Bazzichi

Boselli, intuì l’importanza di uno strumento che potesse tenere uniti, informare  
e formare spiritualmente coloro che condividevano l’ideale e la spiritualità incar-
nata del Movimento. Giordani36 vedeva nella stampa un mezzo per formare co-
scienze, non solo per informare. I suoi scritti su Città Nuova miravano a: educare 
alla fraternità sociale, promuovere una politica evangelica, stimolare il dialogo in-
terreligioso e culturale.

Sebbene Città Nuova non sia una rivista esclusivamente francescana, la 
spiritualità di San Francesco ha sempre avuto un posto speciale, per diversi motivi:
•	 Influenza francescana su Chiara Lubich: Chiara stessa era profondamente ispira-

ta da Francesco d’Assisi, soprattutto per la sua radicalità evangelica e il suo amore 
per la povertà e la fraternità.

•	 Articoli e riflessioni: la rivista ha ospitato nel tempo numerosi contributi sulla 
spiritualità francescana, in particolare nei periodi liturgici, in occasione di eventi 
ad Assisi, o in dialogo con l’ecologia integrale e la pace.

•	 Temi ricorrenti: povertà evangelica, fraternità universale, cura del creato, 
semplicità, minorità… tutti temi francescani che si intrecciano con la visione 
dell’unità propria del Movimento.

Anche negli anni recenti, la rivista ha proseguito a dedicare diversi artico-
li e dossier a: San Francesco come ispiratore dell’ecologia integrale, in dialogo con 
l’enciclica Laudato si; Il francescanesimo come via di pace e minorità, in contesti 
di conflitto e dialogo interreligioso; insomma, tematiche sulla povertà evangelica, 
fraternità universale, cura del creato, minorità, ecc. nonché testimonianze di frati 
e suore francescani, che vivono il carisma in modo innovativo e sociale.

3.6.	 DUE VISIONI DIVERSE, NATE DALLA SOFFERENZA DEI POPOLI;  
E D C E TEOLOGIA DELLA LIBERAZIONE

Chiara Lubich e Gustavo Gutiérrez, considerato il padre della teologia della libera-
zione37, pur operando in contesti molto diversi, sono nati dall’osservare la sofferen-
za dei popoli, entrambi mossi da una profonda compassione per i poveri e da una 
fede incarnata. Gutiérrez parla di “scelta preferenziale per i poveri”, Chiara propo-
ne un’economia che metta al centro chi è in difficoltà. Entrambi vedono la povertà  

36  Dopo l’incontro con Chiara Lubich, il pensiero di Igino Giordani trova la fraternità di San 
Francesco d’Assisi come centro della sua visione sociale, politica e spirituale, che diventa per en-
trambi un modello per una “nuova civiltà cristiana”, capace di rigenerare il mondo. Giordani non fu 
francescano di formazione, ma francescano nello spirito, e lo dimostrano sia i suoi scritti che il suo 
stile sobrio di vita. Nel suo libro San Francesco oggi, Pontificia Opera per la Preservazione della Fede, 
Roma 1955, egli descrive il Poverello come “rivoluzionario dell’amore”, capace di smascherare le ido-
latrie del potere e del denaro. Sul pensiero, il ruolo e l’attività della figura di Giordani, cfr. S. Zaffiro, 
Il pensiero di Igino Giordani nel solco della Fratelli tutti, ISSRM Tonino Bello, 2023.

37  Cfr. G. Gutierrez, La teologia della liberazione, Queriniana, Brescia 1972.



107Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

non come un problema da gestire, ma come una ferita da sanare con amore  
e giustizia. La teologia della liberazione nasce “dal basso”, dalle comunità ecclesiali 
di base. Anche Chiara, con la sua spiritualità dell’aggregazione e coesione, par-
te dall’esperienza quotidiana e comunitaria per costruire la fraternità. Se per en-
trambi la fede è azione e trasformazione del mondo, le differenze d’approccio sono 
enormi: Gutierrez con una forte connotazione profetica, enfatizzando povertà 
strutturale, oppressione politica e talvolta in tensione con la gerarchia ecclesiasti-
ca. Se, da un lato. È apprezzabile perché approfondisce frammenti di teologia “set-
toriali) dall’altra diventa ingiustificata e inammissibile quando esprime e avanza 
la pretesa di identificarsi con la teologia in quanto tale38. Chiara, comunque, non 
ha mai fatto riferimento diretto alla teologia della liberazione, ma il suo progetto  
E d C può essere visto come una risposta complementare: laddove Gutiérrez de-
nuncia l’ingiustizia, Chiara costruisce alternative concrete. Entrambi, però, cerca-
no di rendere visibile il volto di Dio tra gli ultimi.

Chiara non ha mai fatto riferimento diretto alla teologia della liberazione, ma 
il suo progetto E d C può essere visto come una risposta complementare: laddove 
Gutiérrez denuncia l’ingiustizia, Chiara costruisce alternative concrete. Entrambi, 
però, cercano di rendere visibile il volto di Dio tra gli ultimi.

Il pensiero di Chiara Lubich ha avuto una ricezione sorprendentemente tras-
versale, adattandosi a culture, religioni e contesti sociali molto diversi. Non è solo 
una spiritualità, ma una vera e propria visione antropologica e sociale che ha sa-
puto parlare al cuore di popoli lontani. In paesi come il Brasile e l’Argentina, il 
carisma dell’unità è stato incarnato nelle periferie, dove il Movimento dei Focolari 
ha promosso comunità solidali, educazione popolare e microimprese ispirate all’E  
d C. Qui il pensiero di Chiara ha dialogato con la teologia della liberazione, offren-
do una via complementare: meno profetica e più costruttiva, ma sempre orientata 
alla dignità dei poveri.

In Europa e negli Stati Uniti, il pensiero di Chiara è stato studiato come peda-
gogia educativa e interculturale, utile per affrontare le sfide della multiculturalità  
dell’inclusione. La sua idea di “persona-dialogo” è stata adottata in programmi di 
educazione alla pace, come dimostrano i riconoscimenti ricevuti dall’UNESCO  
e da università internazionali.

In rapporto con contesti religiosi non cristiani, essa ha promosso un dialo-
go interreligioso profondo, fondato sull’amore reciproco e sul rispetto radicale. In 
Algeria, Libano e Iran, il suo messaggio è stato accolto come ponte spirituale tra le 
fedi. Il concetto di “Dio-Amore” ha trovato eco anche in ambienti sufi e buddhisti, 
dove l’unità è vista come armonia cosmica.

38  Cfr. O. Bazzichi, La teologia e la società del post-Concilio Vaticano II, “La Società” 2016, n. 2, 
p. 168-188.



108 Oreste Bazzichi

In ambito urbano e politico e specificamente in città come Torino, Manila  
e Nairobi, il Movimento ha collaborato con amministrazioni locali per promuo-
vere progetti di cittadinanza attiva, coinvolgendo giovani e famiglie in percorsi di 
fraternità civile. In città come Torino, Manila e Nairobi, il Movimento ha collabo-
rato con amministrazioni locali per promuovere progetti di cittadinanza attiva, 
coinvolgendo giovani e famiglie in percorsi di fraternità civile. Chiara ha parlato 
di “uomo-mondo”, un concetto che ispira una politica dell’unità, non ideologica 
ma relazionale.

3.7.	 L’ECONOMIA CIVILE: UNA RISCOPERTA TEORICA POSTERIORE

L’economia civile, come abbiamo visto, è un paradigma teorico, che affonda le sue 
radici nel pensiero di Antonio Genovesi (XVIII secolo), proponendo un’economia 
fondata sulla reciprocità, sul bene comune e sulla centralità della persona³. Dopo 
un lungo oblio, essa è stata riscoperta negli anni Novanta, soprattutto grazie agli 
studi di Stefano Zamagni39 e Luigino Bruni40. È in questa fase che si comincia  
a riconnettere l’EdC all’economia civile, ma si tratta di una elaborazione teorica 
successiva, utile per dare una cornice concettuale all’esperienza vissuta. Non si 
può dunque sostenere che l’economia civile sia il fondamento originario dell’EdC, 
bensì una chiave interpretativa emersa in un secondo momento.

Per evitare fraintendimenti e polarizzazioni, è importante distingue-
re tra ispirazione carismatica e sistematizzazione teorica. L’E d C nasce da una 
spiritualità vissuta, che trova nella teoria dell’economia civile una cornice utile, 
ma non originaria. Riconoscere questa distinzione non significa sminuire il valore 
dell’economia civile, né negare la sua fecondità nel dialogo con l’E d C. Significa 
semplicemente rispettare la verità storica e valorizzare la pluralità delle radici che 
convergono in un progetto comune.

Concludendo, l’E d C è una delle esperienze più originali e profetiche del 
pensiero economico contemporaneo. La sua forza sta nella capacità di coniugare 
spiritualità e prassi, dono e impresa, comunione e mercato. Per comprenderla ap-
pieno, è necessario riconoscerne le radici carismatiche e spirituali, senza sovrap-
porle a posteriori con categorie teoriche che, pur utili, non ne spiegano l’origine. 
Questo breve saggio vuole essere un invito al dialogo, alla memoria e alla chiarez-
za, affinché la storia dell’EdC possa essere raccontata con rispetto e verità.

39  L’economia civile: efficienza, equità, felicità, Il Mulino 2007.
40  La ferita dell’altro. Economia e relazioni umane, Edizioni Città Nuova, Roma 2008.



109Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

4.	 LA DOTTRINA SOCIALE DELLA CHIESA (DSC)

La DSC è un insieme di principi (dimensione teorica: dignità della persona, 
solidarietà, sussidiarietà, bene comune), di criteri (dimensione storica: lettura dei 
contesti socioeconomici alla luce dei principi), di direttive d’azione (dimensione 
pratica: proposte operative non vincolanti, che orientano l’agire cristiano), ordinati 
a costruire una società civile fondata sul bene comune. In questo contesto, alcuni 
identificano la DSC come una possibile “terza via”41 tra capitalismo e collettivismo. 
Tuttavia, tale interpretazione rischia di distorcere il senso profondo della DSC, che 
non si configura come modello economico né come sistema operativo, bensì come 
corpus di orientamenti etici e culturali.

In un contesto globale segnato da crisi economiche, squilibri sociali e trasfor-
mazioni tecnologiche, si impone, comunque, una riflessione critica sulle proposte 
di organizzazione dell’attività economica. In questo scenario, la DSC non essen-
do una “terza via” tra capitalismo e collettivismo, né un’ideologia, e non configu-
randosi neanche come modello economico né come sistema operativo, ma come 
corpus di orientamenti etici e culturali, che ruolo assume? Certamente quello di 
una guida morale. L’enciclica Centesimus annus (1991) lo precisa affermando: “La 
Chiesa non propone sistemi o modelli economici, ma offre orientamenti etici  
e spirituali che devono informare ogni sistema” (n. 43). Basta considerare alcuni 
esempi applicativi, come:
a)	 sul lavoro e impresa: “Il lavoro è una chiave, e forse la chiave essenziale, di tutta 

la questione sociale” (enciclica Laborem exercens, 1981, n. 3);

41  41 La DSC è stata interpretata da alcuni autori come una “terza via” tra capitalismo e so-
cialismo: in particolare nelle encicliche Rerum Novarum (Leone XIII, 1891), nella quale si criti-
ca sia il socialismo che il capitalismo liberista, proponendo un modello fondato sulla giustizia, la 
proprietà privata temperata e la solidarietà e Quadragesimo Anno (Pio XI, 1931), che introduce il 
principio di sussidiarietà e parla di un ordine sociale cristiano alternativo ai due sistemi dominanti, 
nonché nel Codice di Camaldoli (1943), dove viene elaborato un progetto economico-sociale cat-
tolico, alternativo al fascismo e al comunismo, spesso citato come esempio concreto di “terza via”  
(cfr. O. Bazzichi, Etica cristiana da applicare. A cinquant’anni dagli “Enunciati” di Camaldoli, AVE 
Editrice, Roma 1993). Tuttavia, Giovanni Paolo II ha chiarito in Sollecitudo Rei Socialis (1987) che 
DSC non costituisce un sistema economico alternativo, bensì un orientamento etico fondato sulla 
dignità della persona e sul bene comune. (Cfr. anche Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, 
n. 72, Pontificio Consiglio Giustizia e Pace, Libreria Editrice Vaticana, Roma 2004). Ma M. Novak, Lo 
spirito del capitalismo denocratico, Edizioni Studium, Roma 1982 difende il capitalismo democratico 
come compatibile con il cristianesimo, rifiutando l’idea di una “terza via” cattolica. Gli fa seguito 
Giovanni Paolo II nell’enciclica Sollicitudo rei socialis (1987), dove afferma chiaramente che la DSC 
non è una “terza via” tra capitalismo e collettivismo, ma una riflessione morale e teologica. Infine, con 
Papa Francesco, nell’enciclica Fratelli tutti (2020), anche se non usa il termine “terza via”, propone una 
visione alternativa fondata sulla fraternità e sull’ecologia integrale.



110 Oreste Bazzichi

b)	 su ambiente e sostenibilità: “Lo sviluppo tecnologico deve essere guidato da 
valori morali e spirituali, altrimenti rischia di diventare disumano” (enciclica 
Caritas in veritate, 2009, n. 21; enciclica Ludato sì, 2015);

c)	 su salute e solidarietà: “La Dottrina Sociale della Chiesa è uno strumento per 
costruire una società più giusta e fraterna” (enciclica Fratelli tutti, 2020, n. 176);

d)	 sulla proprietà privata: “La proprietà privata ha una funzione sociale: deve 
servire al bene comune” (enciclica Quadragesimo anno, 1931, n.45 e “Il lavoro  
è per l’uomo e non l’uomo per il lavoro” (enciclica Laborem exercens, n.6);

e)	 sullo sguardo all’innovazione tecnologica del futuro: “Lo sviluppo tecnologico 
deve essere guidato da valori morali e spirituali, altrimenti rischia di diventare 
disumano” (enciclica Caritas in veritate, n.45);

f)	 sull’economia al servizio della dignità umana: “La dottrina sociale è parte inte-
grante della missione evangelizzatrice della Chiesa. Essa è annuncio e testimo-
nianza della fede” (Compendio, n. 66);

g)	 sul tema della povertà, che, se non si affronta la questione delle “strutture so-
ciali di peccato” (Sollicitudo rei socialis, 1987, n. 31), la povertà si potrà solo 
promettere di risolverla. Fino a ieri essa è stata utile ai marxisti, oggi potreb-
be sembrare utile ai teologi ideologizzati, che sono convinti che la ricchezza  
è frutto soltanto di sfruttamento. Certo, il dilemma povertà non si risolve de-
monizzando il capitalismo (avendo concorso a produrre conoscenza, benessere 
e progresso), il quale, come sostiene la DSC, è solo segno di contraddizione, 
perché genera progresso, ma può confondere l’uomo. Ma, per superare questa 
confusione l’uomo deve crescere in sapienza, non solo in scienza. Deve cresce-
re in maturità perché gli strumenti scientifici e tecnici, così sofisticati, non gli 
sfuggano di mano e prendano autonomia morale.

Quindi, la DSC non è una proposta economica alternativa, né una sintesi 
tra opposti ideologici. È piuttosto una visione antropologica e spirituale che pone 
la persona al centro e orienta l’economia al servizio della dignità umana. Accom-
pagna l’uomo e la società nel loro cammino storico. Lungi dall’essere un sistema 
chiuso, appare come un sapere illuminato dalla fede, che dialoga con le trasforma-
zioni culturali e sociali, offrendo criteri di discernimento e orizzonti di senso, tra 
esigenza evangelica e la sua capacità di interagire con il mondo contemporaneo.

Fin dalle sue origini, la DSC ha cercato di rispondere alle sfide del tempo, 
ponendosi come “sapienza sociale” radicata nel Vangelo. La Rerum Novarum di 
Leone XIII (1891), testo fondativo, afferma:

È solenne principio che per riformare una società in decadenza, è necessario 
riportarla ai principii che le hanno dato origine l’essere (n. 27).

Questa affermazione esprime la volontà della Chiesa di non proporre un mo-
dello ideologico, ma di offrire una visione antropologica capace di rigenerare il 
tessuto sociale. Il Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa ribadisce che:



111Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

La Chiesa, segno nella storia dell’amore di Dio per gli uomini, propone a tutti 
un umanesimo all’altezza del disegno d’amore di Dio sulla storia (n. 4)

La DSC si presenta dunque come una compagnia dell’uomo, capace di ascol-
tare, discernere e orientare, senza imporsi, ma offrendo criteri di verità e giusti-
zia. Un cammino esigente ma autentico, che richiama la metafora evangelica della 
“porta stretta” (Lc 13,24), in quanto criterio che non propone scorciatoie, ma una 
visione integrale dell’uomo fondata su tre pilastri: la dignità della persona, intesa 
come “immagine di Dio”; la giustizia sociale, come espressione della solidarietà 
cristiana; la libertà, intesa come vincolo con la verità e la legge naturale. Una cre-
scita in sapienza e maturità crea il “capitale umano” sostenibile e il comportamento 
etico in economia e finanza.

Questi principi non sono meri valori astratti, ma criteri operativi che orien-
tano l’agire personale e collettivo. La “porta stretta” non è dunque esclusione, ma 
selezione: essa richiede di abbandonare le zavorre dell’individualismo, del relati-
vismo e dell’indifferenza, per accedere a una libertà autentica.

CONCLUSIONE

Nel tempo incerto che viviamo, segnato da crisi ecologiche, mutamenti demo-
grafici e tensioni sociali, il modello etico-politico EFCC-DSC proposto in que-
sto saggio non si presenta come utopia astratta, ma come orizzonte praticabile  
e culturalmente radicato. Esso nasce da un’esigenza: quella di riconciliare efficien-
za economica e giustizia sociale, democrazia istituzionale e partecipazione civica, 
crescita e coesione.

Attraverso l’integrazione di democrazia comunitaria, partecipazione deli-
berativa, solidarietà generativa e sviluppo inclusivo, il presente modello può ela-
borare un sistema che valorizzi le sue tradizioni francescane, civili, mutualistiche  
e antropologico-sapienziali, radicate nel Vangelo, pur aprendosi all’innovazione 
e al confronto europeo. Non si tratta di rifiutare il mercato né di ripiegare sullo 
statalismo: si tratta di superare la dicotomia e costruire un nuovo paradigma, dove 
lo Stato coordina, la società civile innova e l’economia produce valore condiviso.

In tal senso, il modello qui delineato rappresenta una proposta normativa per 
il futuro prossimo: una mappa per interpretare le sfide e un progetto per orien-
tarvi. Esso può essere applicato in ambito politico, amministrativo, accademico  
e sociale, come strumento di analisi e di trasformazione.

L’Italia, in particolare, grazie alla sua ricchezza culturale e alla pluralità dei 
suoi territori, può diventare un laboratorio mondiale di democrazia comunita-
ria, capace di generare fiducia, responsabilità e speranza. Il compito è ambizioso, 
ma necessario. Non si tratta solo di immaginare un altro modello, ma di iniziare  
a viverlo, passo dopo passo, comunità dopo comunità.



112 Oreste Bazzichi

LETTERATURA

Baggio A.M., Etica ed economia. Verso un paradigma di fraternità, Edizioni Città Nuova, 
Roma 2005.

Bazzichi O., Appunti sull’etica economica della Scuola francescana, “Acta Philosophica” 
2012, n.1, p. 15-40.

Bazzichi O., Economia francescana: la marcia in più, Libreriauniversitaria Edizioni, Limena 
(PD) 2022.

Bazzichi O., Economia fraterna: Dal Santo di Assisi a papa Francesco, Orbis Edizioni, Roma 
2020.

Bazzichi O., Etica cristiana da applicare. A cinquant’anni dagli “Enunciati” di Camaldoli, 
AVE Editrice, Roma 1993.

Bazzichi O., Etica economica da Olivi a Bernardino: sentieri poco conosciuti tra storia, filo-
sofia ed economia, “Antonianum” 2023, n. 1, p. 39-64.

Bazzichi O., I limiti della ragione nell’Illuminismo scozzese e la “Teoria dei sentimenti 
morali” di Adam Smith [in:] Sentimento, riflessione e ragione, a cura di A. Gentile,  
IF PRESS, Roma 2018, p. 37-68.

Bazzichi O., La Dottrina economica della Scolastica francescana, “Miscellanea Francescana” 
2003, n. 3-4, p. 631-643.

Bazzichi O., La povertà pensata, Europa Edizioni, Roma 2017.
Bazzichi O., La teologia e la società del post-Concilio Vaticano II, “La Società” 2016, n. 2,  

p. 168-188.
Bazzichi O., Lessici anagogici del pensiero socio-economico della Scuola francescana, “Studi 

Francescani” 2025, n. 1, p. 151-204.
Bazzichi O., Reali F., L’eclissi della sussidiarietà e il suo recupero. Ripartire dalle radici del 

pensiero francescano, L’Altro Editore, Sora (FR) 2023.
Bazzichi O., Reali F., Oikonomia di Francesco. Un cammino verso l’umanità e la fraternità 

dell’economia, Economy of Francesco, 2020.
Bernardino da Siena, Antologia delle prediche volgari, a cu di F. Felice e M. Fochesato, Can-

tagalli, Siena 2010.
Bonaventura, Commentarium in II Librum Sententiarum [in:] Opera Omnia, Quaracchi 

1885.
Bruni L., Antonio Genovesi [in:] Il Contributo Italiano alla storia del pensiero, Appendice 

VIII: Economia, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, Roma 2012, p. 358-365. 
Bruni L., Giacinto Dragonetti [in:] Il Contributo Italiano alla storia del pensiero, Appendice 

VIII: Economia, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, Roma 2012, p. 332-336.
Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, Pontificio Consiglio Giustizia e Pace, Libre-

ria Editrice Vaticana, Roma 2004. 
Dizionario di economia civile, a cura di L. Bruni, S. Zamagni, Città Nuova, Roma 2009.
Fortunato A., Francesco d’Assisi e l’economia del dono, Edizioni Porziuncola, Assisi 2002.
Giovanni Paolo II, Centesimus annus (1991).
Gutierrez G., La teologia della liberazione, Queriniana, Brescia 1972.
L’economia civile: efficienza, equità, felicità, Il Mulino 2007.
L’economia di comunione. Storia e profezia, Città Nuova, Roma 2019.
La ferita dell’altro. Economia e relazioni umane, Edizioni Città Nuova, Roma 2008.



113Verso un nuovo sistema socio-economico: ispirazioni e prospettive

Latouche S., Breve trattato della decrescita serena, Bollati Boringhieri, Torino 2008.
Latouche S., Il tempo della decrescita. Introduzione alla frugalità felice, Elèuthera, Milano 

2010.
Latouche S., La scommessa della decrescita, Feltrinelli, Milano 2007.
Lezioni di commercio ossia di economia civile (1765-1767), a cura di M.L. Perna, Istituto 

Italiano per gli Studi Filosofici, Napoli 2005.
Lubich C., Economia di Comunione: una proposta, Movimento dei Focolari, 1991.
Lubich C., L’economia di comunione, Edizioni Città Nuova, Roma 2001.
Lubich C., La Dottrina spirituale, Mondadori, Milano 2001. 
Moltmann J., Teologia della speranza. Ricerche sui fondamenti e sulle implicazioni di una 

escatologia cristiana, Queriniana, Brescia 2008. 
Novak M., Lo spirito del capitalismo denocratico, Edizioni Studium, Roma 1982.
Nuccio O., Spinelli E., Il primato storico dell’imprenditore, “Economia e Storia” 2000, n. 1, 

p. 273-282.
Paolo VI, Enciclica Populorum progressio (1967).
Parisi D., Benedetto Cotrugli [in:] Il contributo italiano alla storia del pensiero, VIII Appen-

dice: Economia, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, Roma 2012, p. 117-120.
Porta P.G., L’economia civile [in:] Il Contributo Italiano alla storia del pensiero, Appendice 

VIII: Economia, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, Roma 2012, p. 176-188.
Tractatus contra Benedictum [in:] Opera Omnia, vol. 3, Manchister 1940-1963.
Zamagni S., Felicità pubblica [in:] Il Contributo Italiano alla storia del pensiero, Appendice 

VIII: Economia, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, Roma 2012, p. 202-210.

Abstract: Il saggio propone un modello economico alternativo, denominato EFCC (Economia 
Francescana, Economia Civile, Economia di Comunione), che integra quattro tradizioni etico-
-economiche: l’economia francescana, l’economia civile di Genovesi, l’economia di comunione 
del Movimento dei Focolari e la dottrina sociale della Chiesa (DSC). A partire da una riflessione 
teorica sui principi comuni – centralità della persona, reciprocità, fiducia, giustizia sociale – si 
delinea una proposta sistemica che coniuga teoria e prassi. Il modello EFCC-DSC si articola in 
quattro ambiti operativi (impresa, finanza, welfare, formazione) e si fonda su meccanismi già sper-
imentati in contesti locali e storici. Il saggio si conclude con un confronto critico tra EFCC-DSC  
e altri modelli economici alternativi contemporanei, mettendone in luce convergenze e divergenze.

Keywords: economia, modello economico, economia, tradizioni etiche ed economiche, meccanis-
mi economici.

KU NOWEMU SYSTEMOWI SPOŁECZNO-GOSPODARCZEMU:  
INSPIRACJE I PERSPEKTYWY

Streszczenie: W niniejszym eseju przedstawiono alternatywny model gospodarczy znany jako 
EFCC (ekonomia franciszkańska, ekonomia obywatelska, ekonomia komunii), który łączy w sobie 
cztery tradycje etyczno-ekonomiczne: ekonomię franciszkańską, ekonomię obywatelską Genove-
si, ekonomię komunii promowaną przez Ruch Focolare i naukę społeczną Kościoła katolickiego 
(DSC). Oparty na teoretycznej refleksji nad wspólnymi zasadami – takimi jak centralne miejsce  



114 Oreste Bazzichi

osoby, wzajemność, zaufanie i sprawiedliwość społeczna – esej przedstawia propozycję systemo-
wą, która łączy teorię i praktykę. Model EFCC-DSC opiera się na czterech obszarach operacyjnych 
(przedsiębiorstwa, finanse, opieka społeczna, edukacja) i na mechanizmach już przetestowanych 
w konkretnych kontekstach historycznych i lokalnych. Esej kończy się krytycznym porównaniem 
EFCC-DSC z innymi współczesnymi alternatywnymi modelami gospodarczymi, podkreślając za-
równo zbieżności, jak i rozbieżności.

Słowa kluczowe: gospodarka, model gospodarczy, ekonomia, tradycje etyczno-ekonomiczne, me-
chanizmy gospodarcze.


